

## THE S'AIVA-UPANISHADS

WITH THE COMMENTARY OF

### SRI UPANISHAD-BRAHMA-YOGIN

EDITED BY

PANDIT A. MAHADEVA SASTRI, B.A. DIRECTOR, ADYAR LIBRARY, ADYAR, MADRAS

CHOWKHAMBA SAMERIT SERIES OFFICE P. O. BOX 8, BENARES.

PUBLISHED FOR THE ADVAR LIBRARY

(THROSOPHICAL SOCIETY)

1925

MARLEN KATURANTAR DE MED THAT THE THE STATE OF THE CALLES CONTRACTOR STORY Leading being a state of the second A COLOR DE MANAGEMENT

## अष्टोत्तरशतोपनिषत्सु

# शैव-उपनिषदः

श्री उपनिषद्वस्रयोगिविरचितव्याख्यायुताः

अडयार्-पुस्तकालयाध्यक्षेण

अ. महादेवशास्त्रिणा

सम्पादिताः

अडयार्-पुस्तकालयार्थे प्रकटीकृताश्च १९२५ अधानग्रातार्थाने वस्तु

# श्रीच-उपनिषद्ः

वार्याकरमा स्टारी हिंदी विकास स्टारी है।

A THE PROPERTY OF STREET

अ. महावन्त्राधिणाः

TENTEN.

Pinglisen.

ॐ नमी
ब्रह्मादिभ्यो
ब्रह्मविद्यासंप्रदायकर्तृभ्यो
वंशऋषिभ्यो
नमो गुरुभ्यः

DEDICATED TO
Brahma and the Rishis,
The Great Teachers
Who handed down Brahmavidya
through Generations

#### THE EDITOR'S NOTE

THE materials on which is based this edition of the S'AIVA-UPANISHADS comprised in this volume are the same as those described in the volume of *The Yoga Upanishads*.

August, 1925

A. M. S.

odi. Is outlifer this bosse in stricks no to below the out-Modern Burger of the Control of the Vigor Connection. Topic Inc. A. M. A.

# अस्मिन् सम्पुटे अन्तर्गतानामुपनिषदां सूची

| संख्या | उपनिपन्न               | ास | ईश   | गदिसंख्या | पुटसंख्या |
|--------|------------------------|----|------|-----------|-----------|
| ٧.     | अक्षमालिकोपनिषत्       |    |      | ६७        | ?         |
| ٦.     | अथर्वशिखोपनिषत्        |    | Ti I | २३        | १०        |
| ₹.     | अथर्वशिर-उपनिषत्       |    | ·    | 77        | २०        |
| 8.     | कालाग्निरुद्रोपनिषत्   |    | 7.   | 76        | 36        |
| 9.     | कैवल्योपनिषत्          |    | •    | १२        | 8 €       |
| ξ.     | गणपत्युपनिषत्          |    | •    | (9        | 91        |
| ७.     | जाबाल्युपनिषत्         |    |      | 808       | ६५        |
| 1.     | दक्षिणामूर्त्युपनिषत्  |    |      | ४९        | 90        |
| ۹.     | पञ्चब्रह्मोपनिषत्      |    |      | ९३        | ७९        |
| 90.    | बृहज्जावालोपनिषत्      | •  | •    | २६        | (9        |
| 29.    | <b>मसाजाबालोपनिषत्</b> |    |      | (9        | १२९       |
| 17.    | रुद्रहृंदयोपनिषत्      | •  |      | 19        | 185       |
| १३.    | रुद्राक्षजाबाछोपनिषत्  | •  | 1    | 11        | १५६       |
| 28.    | शरभोपनिषत्             | •  |      | 90        | १६६       |
| १9.    | श्वेताश्वतरोपनिषत्     | •  | •    | 18        | १७९       |

speciality strengths American State of the State of Fredrich Bangar · sand subjects

## विषयसूचिका

## १. अक्षमालिकोपनिषत्

|        | <b>अक्षमालालक्षणादिजिज्ञास</b>    | Ī            | •        |         | •    | 1  |
|--------|-----------------------------------|--------------|----------|---------|------|----|
|        | अक्षमालालक्षणादि                  |              |          | • 1 A E |      | ?  |
|        | अक्षमालायां ब्रह्मादिभावन         | П            |          | in the  |      | 3  |
|        | अक्षमालाशोधनादि                   |              |          |         | date | 3  |
|        | एकैकाक्षस्य एकैकेन मन्त्रे        | ण संयोजन     | ाम्      |         | 4450 | 3  |
|        | देवमन्त्रविद्यातत्त्वानां सा      |              |          | •       |      | Ę  |
|        | अक्षमाछायां सर्वात्मकत्व          |              |          |         | •    | 6  |
|        | अक्षमालिकास्तुतिः                 |              |          | •       |      | 6  |
|        | विद्यापलम् •                      | •            | *        | 121-98  | •    | 8  |
|        | ٦.                                | अथर्विशिर    | वोपनिषत् |         |      |    |
| प्रथम: | खण्ड:                             |              |          |         |      |    |
|        | आदिप्रयुक्तध्यान <b>जिज्ञा</b> सा |              | •        | •       | TY.  | १० |
|        | चतुष्पात्प्रणवध्यानम्             |              |          |         |      | 33 |
|        | मात्राचतुष्टयस्वरूपम्             |              |          |         |      | 33 |
|        | वर्णदेवताविशिष्टमातास्व           | <b>रू</b> पम |          |         |      | १२ |
|        | वणद्यसामास्यक्तासारम              |              |          |         |      | १३ |

|         | विशिष्टप्रणवध्यानफलम्<br>स्थूलादिभेदैः प्रणवस्य च | बतुर्घा विभा | गः               |                  |        | <b>१३</b><br><b>१३</b> |
|---------|---------------------------------------------------|--------------|------------------|------------------|--------|------------------------|
| द्वितीय | : खण्ड:                                           |              |                  |                  |        |                        |
|         | तुर्योङ्कारस्य तारकत्वम्                          | •            |                  | . °              |        | \$8                    |
|         | तस्य विष्णुत्वम्                                  | of Steel     |                  | •                | •      | 80.                    |
|         | तस्य ब्रह्मत्वम्                                  | •            |                  | •                |        | १९                     |
|         | तस्य स्वयंप्रकाशत्वम्                             |              | RESIS .          | •                |        | १९                     |
|         | तस्य महादेवत्वम्                                  | •            | •                | •                | •      | १६                     |
| तृतीय   | : खण्ड:                                           |              |                  | de apresent      | HEA    |                        |
|         | तुयोंङ्कारनिरूपणम्                                | •            | i.               | Sintle is        |        | १६                     |
|         | तुर्यज्ञानपथ एव सिद्धिक                           | τ:           | I JAPAN          | PARTIES HAVE     | HERE.  | १७                     |
|         | तज्ज्ञानोपायः                                     |              |                  | Allberta         |        | १७                     |
|         | शिवस्यैव ध्येयत्वम्                               |              |                  | With th          | •      | 35                     |
|         | अध्ययनफलम्                                        |              |                  | ME ALT           | 741.2  | 18                     |
|         | 3                                                 | अथवीशर       | _ਤ <b>ਹ</b> ੜਿਚ: | -                |        | -                      |
|         |                                                   |              | , 011111         | <b>4</b>         |        |                        |
|         | देवानां रुद्रस्वरूपजिज्ञा                         | सा           | •                |                  | •      | २०                     |
|         | रुद्रैकत्वप्रतिपादनम्                             | •            |                  | •                | •      | २०                     |
|         | रुद्रस्य सर्वात्मत्वम्                            | •            | •                | •                |        | २१                     |
|         | रुद्रज्ञानफलम्                                    | •            | •                | •                | •      | 77                     |
|         | देवकृतरुद्रस्तुतिः                                |              | W 4              | •                | •      | २३                     |
|         | रुद्रं प्रति देवानां प्रार्थन                     |              |                  |                  | 14     | 28                     |
|         | ओङ्कारशब्दार्थः<br>प्रणवशब्दार्थः                 | •            |                  | A CONTRACTOR     | of the | २६                     |
|         | सर्वव्यापिशब्दार्थः                               |              |                  | ATTEN OF A CHILL |        | 310                    |
|         | राजन्यात्रसम्पानः                                 |              |                  | MAKE TO THE      | 300    | 30                     |

| अनन्तराब्दार्थः          | •                  |            |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २७ |
|--------------------------|--------------------|------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| तारशब्दार्थः             | •                  |            | Tour Sa        | Walt :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 35 |
| सूक्ष्मशब्दार्थः         |                    |            |                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 35 |
| शुक्रशब्दार्थ:           | - Tripe            | FAR IN     |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 26 |
| वैद्युतशब्दार्थः         |                    |            |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 79 |
| परंब्रह्मशब्दार्थः       |                    |            |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 78 |
| एकशब्दार्थः              |                    |            | Par by drill   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 79 |
| एकोरुद्रशब्दार्थः        |                    |            | APTURE HOLD    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 79 |
| ईशानशब्दार्थः            |                    | HEIBAN     |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३० |
| भगवच्छब्दार्थः           |                    |            | 1 SIFTERIA     | VALUE OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 38 |
| महेश्वरशब्दार्थः         |                    | 1917, 1919 | ALTIN BY A     | . Description                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 38 |
| महादेवशब्दार्थः          | •                  |            | SPAN           | Harries.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ३२ |
| रुद्रस्य व्यापकत्वम्     |                    |            | 1.310 [2] [19] |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३२ |
| एवमुपासनायाः फलम्        |                    |            | A SECTION A    | OT FIRE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 33 |
| तृष्णावतां शान्त्युपायः  |                    |            | APPRINTS.      | SXIIIS I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 38 |
| महापाञ्चपतत्रतम्         |                    |            |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 39 |
| प्रन्थपठनतदर्थज्ञानफल    | म् .               | HT.        |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३६ |
| रुद्देक्यप्रार्थना       |                    |            |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३७ |
| श्रीविद्यामोक्षप्रार्थना |                    |            |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 30 |
|                          |                    |            | 12 11 120      | AND DESCRIPTION OF THE PERSON |    |
| 8.                       | कालाग्नि           | रुद्रोपनिष | ात्            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
| कालाग्निरुद्रोपनिषन्मन   | तस्य ऋज्या         | दि :       | al distri      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३९ |
| त्रिपुण्ड्रविधिजिज्ञासा  |                    |            | The Park       | THE PARTY OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 80 |
| शाम्भवत्रतं नाम त्रिपुर  | ग्ड्विधि:          |            | 10.00          | on property                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 88 |
| त्रिपुण्ड्रेखाप्रमाणम्   |                    |            | 1 to 10        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४२ |
| रेखालयस्य शक्तिदेवत      | <b>।ऽऽद्प्रिति</b> | गदनम्      | :Makket        | abital                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 85 |

| विद्याप्तलम् •                   |               | A INC.       | //6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ४३ |
|----------------------------------|---------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| प्रन्थाध्ययनफलम् •               |               | • 1915       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 88 |
|                                  |               | To the line  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| ५. कैवल्योप                      | <b>गनिषत्</b> | 0            | Cine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
|                                  |               |              | tebal.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ४६ |
| ब्रह्मविद्याजिज्ञासा •           |               | A ISSUE      | THE PARTY OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 89 |
| ब्रह्मविद्यासाधनं तत्फलं च       |               | A day        | 10.340                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 88 |
| सविशेषब्रह्मध्यानपरिकरः          |               |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| सर्वात्मब्रह्मदर्शनमेव परमसाधनम् | ٠             | Page 1       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 90 |
| प्रणवध्यानविधिः • .              |               | •            | STREET,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 98 |
| परमात्मन एव जीवरूपेण संसारः      | •             | •            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 93 |
| जीवेश्वरयोरमेदः •                |               | N. Cal       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 93 |
| समेदानुभवप्रकाशः .               |               |              | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 49 |
| अमेदानुभूतिफलम् -                |               |              | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 98 |
| शतरुद्रीयजपविधिः .               |               | •            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 98 |
|                                  |               |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| ६. गणपत्यु                       | पनिषत         |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
|                                  |               |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| गणपतिस्तुतिः •                   | •             | •            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 96 |
| गणपति प्रति प्रार्थना .          | •             |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 98 |
| गणपतेः सर्वात्मतया स्तुतिः       | •             | •            | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 98 |
| गणपतिमनुः -                      |               | •            | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ६१ |
| गणपतिगायत्री .                   | B. Par Ar     |              | III A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ६१ |
| गणपतिध्यानम् .                   |               | saled a      | act.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ६२ |
| गणपतिमालामन्त्रः .               | A Compa       | Per kin      | Series .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ६२ |
| विद्यापठनफलम् .                  |               | Non-Chair    | Start                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ६३ |
| विद्यासंप्रदाननियमः .            |               | STANKS P. S. | STATE OF THE PARTY | ६३ |
| 1121Marketta 1916                |               |              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 11 |

| काम्यप्रयोगाः                         | •         | •             | •               | <b>६३</b> |
|---------------------------------------|-----------|---------------|-----------------|-----------|
| विद्यावेदनफलम् •                      | •         |               | •               | 83        |
|                                       |           |               |                 |           |
| • ७. जावाल्यु                         | पनिषत     |               |                 |           |
|                                       |           |               |                 | 22        |
| ईश्वरोपासनं परमतत्त्वज्ञानसाधनम्      |           |               |                 | ६५        |
| पशुपशुपतितत्त्वनिवेदनम्               |           | •11.7         |                 | ६६        |
| विभूतिधारणस्य ज्ञानोपायत्वम्          | •         |               | •               | ६७        |
| शाम्भवव्रतम् •                        | •         |               |                 | ६७        |
| त्रिपुण्ड्घारणप्रमाणम् •              |           | 3127          | -1184           | ६८        |
| रेखात्रये भावनाविशेषः .               | 与中        | a Hand        | Walst.          | ६८        |
| भस्मधारणफलम्                          |           | A THINK IS    |                 | ६८        |
|                                       |           |               |                 |           |
| ८. दक्षिणामूर                         | र्युपनिषत | WEST B        |                 |           |
|                                       | 9         |               |                 |           |
| शिवतत्त्वज्ञानेन चिरजीवित्वप्राप्तिः  |           | •             |                 | 90        |
| शिवतत्त्वज्ञाने प्रश्नाः .            | •         |               | •               | ७१        |
| प्रमिश्वतत्त्वज्ञानस्वरूपम्           | •         |               |                 | १७        |
| ज्ञेयदेवस्वरूपम् •                    | Wigner.   | egit sheet    |                 | ७१        |
| चतुर्विशाक्षरमनुः                     | 100       | UNIVERSIT     |                 | ७२        |
| नवाक्षरमनुः •                         | DATE:     | man. PS       | Transfer of the | ७३        |
| अष्टादशाक्षरमनुः •                    | •         |               | ď               | ७३        |
| द्वादशाक्षरमनुः                       |           |               | •               | 98        |
| आनुष्टुमो मन्त्रराजः                  | ng bay    | THE STATE OF  |                 | 98        |
| निष्ठाऽऽदीनां निरूपणम् •              |           | 3 3 3 1 1 1 1 | 101019          | ७९        |
| <b>दिावतंत्त्वज्ञानोदयादिनिरूपणम्</b> |           |               | and the Co      | ७६        |
| अध्ययनवेदनफलम्                        |           |               | A STATE OF      | 90        |
| व्यवसम्भवतम् ।                        | 1000      |               |                 |           |

## ९. पञ्चब्रह्मोपनिषत्

|         | पञ्चब्रह्मणां आदो जानेः    | •         | •             | •                         | •     | ७९        |
|---------|----------------------------|-----------|---------------|---------------------------|-------|-----------|
|         | तेषां वर्णादिविषयकः प्रश्  | <b>1:</b> |               | •                         | •     | Co        |
|         | महेशोपदिष्टं तद्रहस्यम्    |           |               |                           | •     | 60        |
|         | सद्योजातस्वरूपम्           | · Birth   | HOUR TOR      | retapen)                  | •     | 60        |
|         | अघोरस्वरूपम्               | •         | · Propert     | a resignive               |       | 23        |
|         | वामदेवस्वरूपम्             |           | to the same   |                           | ·     | 23        |
|         | तत्पुरुषस्वरूपम्           |           | •             | PORTE                     |       | 23        |
|         | <b>ई</b> शानस्वरूपम्       | •         | i, " yarut    | kergosiji en              |       | 23        |
|         | पश्चब्रह्मलयाधारः परमं ब्र | ह्म       |               | esu. Se                   | ref o | ८३        |
|         | परमब्रह्मज्ञानविधिः        | •         | •             |                           |       | 63        |
|         | शिवस्याद्वैतचैतन्यत्वम्    |           |               |                           |       | <b>58</b> |
|         | दहराकाशे शिवोपलब्धः        |           |               | •                         | •     | ८६        |
|         |                            | 1-        |               |                           |       |           |
|         | 20.                        | बृहज्जाबा | छोपनिषत       | THE PERSON                |       |           |
|         |                            | 56        | 100           |                           |       |           |
| प्रथम   | त्राह्मणम्                 |           |               |                           |       |           |
| 30      | प्रजापतिकृताविद्याऽण्डस्   | ष्टि:     |               |                           | 500   | 60        |
|         | विभूतिरुद्राक्षबृहज्जाबालि | जेज्ञासा  |               | i roune?                  |       | 4         |
|         | भस्मपञ्चकस्य नामस्वरूप     | निरूपणम्  | •,            |                           |       | ८९        |
| 00      |                            |           |               | THE STATE OF              |       |           |
| ाद्वतार | व ब्राह्मणम्               |           |               | No. of Lot of Lot         |       |           |
|         | अग्नीषोमात्मकभस्मस्नान     | जिज्ञासा  |               | rest the                  |       | 99        |
|         | जगतः अग्नीषोमात्मकत्व      | ाम्       | · Figure      |                           |       | ९१        |
|         | जगतः शिवशक्तात्मकत         | वम्       | Darbaid Again |                           |       | ९२        |
| Sec     | ज्ञानानधिकारिणां भस्मस्न   |           | •             |                           |       | 98        |
|         |                            |           |               | THE RESERVE OF THE PARTY. | -     |           |

|        | जीवेशैक्यज्ञानतः संसारनिवृत्तिः         |                 |               |      | 0.0 |
|--------|-----------------------------------------|-----------------|---------------|------|-----|
|        |                                         |                 | •             | •    | 6.4 |
|        | सविशेषब्रह्मोपासनेनापि अमृतत्वप्राधि    | d:              | •             | •    | ९६  |
| तृतीयं | ब्राह्मणम्                              |                 |               |      |     |
|        | विभूतियोगर्जिज्ञासा .                   |                 | U LOTA        |      | 6.9 |
|        | विभूतेः उत्पत्तिक्रमः                   | To the state of | 12.11.11.1    |      | 9.9 |
|        | गोमयादौ विद्याऽऽदिदृष्टिः               |                 |               |      | 9.6 |
|        | गवादिभस्मान्तस्य मन्त्रसंस्कारः         |                 |               |      | 5.9 |
|        | मस्मोद्भूळनप्रकारः .                    |                 |               |      | १०२ |
|        | चतुर्विधं भस्मकल्पनम् .                 |                 |               |      | १०३ |
|        |                                         |                 |               |      | 104 |
| चतुथै  | त्राह्मणम्                              |                 |               |      |     |
|        | भस्मस्नानप्रकारः .                      | •               | a recent      |      | 808 |
|        | मस्मस्नानकाळविशेषाः .                   | •               | a protection  |      | 308 |
|        | ज्ञानार्थिना शङ्कतोयादिमिश्रभस्म धार्यः | Į               | . form        |      | १०६ |
|        | त्रिपुण्ड्विधिः .                       |                 | Arman)        |      | 800 |
|        | उद्भळनाशक्तौ त्रिपुण्ड्धारणम्           |                 |               |      | १०९ |
|        |                                         |                 |               |      |     |
| पञ्चम  | त्राह्मणम्                              |                 | FILTERA       |      |     |
|        | वेदलयदृष्टिपूर्वकं त्रिपुण्ड्घारणम्     | • .             | •             |      | ??? |
|        | वर्णाश्रममेदानुसारेण भस्मविशेषविधि      |                 |               | •    | 333 |
|        | मस्मधारणे फलविशेष: .                    |                 | · market i    | •    | 989 |
|        | भस्मधारणविमुखस्य दूषणम्                 | •               | •             | •    | ११३ |
|        | मस्मनिष्ठस्य स्वरूपमहिमवर्णनम्          |                 | • 11 11 11 11 |      | 808 |
| सर्व स | ह्मणम्                                  |                 |               |      |     |
| 75 7   |                                         |                 |               |      |     |
|        | नामपर्श्वेकमाहात्म्यजिज्ञासा            |                 | •             |      | 888 |
|        | भस्ममाहात्म्यख्यापनार्था करुणाख्या      | पेका            | A CHARLES     | E ST | ११५ |
|        | Вс                                      |                 |               |      |     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          | 0                         | 0                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ११६  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|---------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भस्मनः पापन्नत्वख्यापन   | ाथो अहल्य                 | ाख्यायका -                             | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भस्मनः हरिशंकरज्ञानप्रद  |                           | and Australia                          | Ella.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ११७  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भस्मनः भूतिकरत्वम्       |                           |                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 386  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ब्रह्मभावरहितज्ञानतत्साध | नानां वैय्यश              | र्ध्यम् • ः                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ११८  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | बृहज्जाबाळविद्यामहिमा    |                           | THE SHIPLING                           | A CALL OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ११९  |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | बुहुज्जानालन्य नागाएगा   | 1 1 1                     |                                        | B DEEP                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| सप्तमं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>ब्राह्मणम्</b>        |                           | THE RESTRICT                           | TELEBER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
| 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | त्रिपुण्ड्विधिः          |                           | [[][[][][][][][][][][][][][][][][][][] | STEELS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १२०  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भस्मधारणफलम्             |                           | a tribi                                | E SUFFY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १२०  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |                           | . Regreta                              | a he had                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १२१  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भस्मस्नानफलम्            |                           |                                        | 1-000-00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 179  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | त्रिपुण्ड्माहात्म्यम्    |                           | <b>第二十二</b>                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १२२  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | विभूतिधारणमहिमा          |                           |                                        | Tellerine in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १२३  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | रुद्राक्षघारणजिज्ञासा    | •                         | A DELEVER                              | S (10) • (1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | रुद्राक्षजन्म -          | · debt.                   | responding to                          | A STATE OF THE STA | १२३  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | रुद्राक्षधारणमहिमा       | •                         | • .                                    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १२३  |
| 700                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | i ensumm                 |                           | Topogramme to                          | RIFFEE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| अष्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | मं ब्राह्मणम्            |                           |                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0.00 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | उपनिषत्पारायणफलि         | ाज्ञासा .                 |                                        | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १२४  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सर्वपूतत्वम् .           |                           | MUSIC SELECT                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १२४  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अप्र्यादिस्तम्भनम्       |                           | TOTAL WATER                            | · Park                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १२५  |
| 7 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | मृत्य्वादितरणम्          |                           | 3, 3, 3, 15, 15, 15                    | THE STATE OF THE S | १२५  |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | सर्वछोकजयः               |                           | PRIT SEE                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १२५  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सर्वशास्त्रज्ञानम्       |                           | HE LEED BELLEVILLE                     | PAY DES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १२५  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | बृहज्जाबालाध्यापकस्य     | र सर्वोत्तमत्त्           | ан                                     | 79721                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १२६  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | बृहज्जाबाळजपशीळस्        |                           |                                        | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १२६  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | परंघामलरूपम्             | 1 1(4)14)                 |                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १२७  |
| The state of the s | <b>परवामलक्ष्य</b>       | THE PARTY OF THE PARTY OF |                                        | Personal Property of the last                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1112 |

## ११. भस्मजाबालोपनिषत्

प्रथमोऽध्यायः

| FAR    |                                                |         |              |            |   |     |
|--------|------------------------------------------------|---------|--------------|------------|---|-----|
|        | त्रिपुण्ड्विधिजिज्ञासा .                       |         | •            | •          | • | १२९ |
|        | प्रात:कृत्यं होमान्तम्                         |         |              |            | • | १३० |
|        | भस्मधारणविधिः •                                |         |              |            |   | १३१ |
| 103    | <b>मस्मधारणस्यावश्यकर्तव्यता</b>               |         |              |            | • | १३२ |
| 183    | अकरणे प्रायश्चित्तम् .                         |         | • x * + 1/6  |            |   | १३३ |
| 19.9   | संस्कृतभस्माभावे कर्तत्र्यनि                   | ह्रपणम् |              |            | • | १३३ |
| . 100  | भस्मधारणफलम् •                                 |         | •,           |            |   | १३३ |
|        |                                                |         |              |            |   |     |
| द्विती | योऽध्यायः                                      |         |              |            |   |     |
|        | ब्राह्मणानां किं नित्यं कर्तव                  | पम्     | •            | WAY AND    |   | १३४ |
|        | प्रातःकृत्यत्रिपुण्ड्धारणादि.                  |         | E 75 min     |            |   | १३५ |
|        | शिवपूजाविधिः •                                 |         | · Care Core  |            |   | १३९ |
|        | शिवषडक्षर-अष्टाक्षरयोख्दा                      | τ:      | 1.011        | CARR :     |   | १३६ |
|        | ब्रह्मस्वरूपम् •                               |         | 1. 11. 12.13 | the purple | • | १३७ |
|        | ब्रह्मज्ञानमेव मुक्तिसाधनम्                    |         | • Klessie    |            |   | १३७ |
|        | शिवस्य विश्वाधारत्वम्                          |         | •            |            |   | १३८ |
|        | शिवस्य पशुपाशमोचकत्व                           | म्      | general S.A. |            |   | १३८ |
|        | शिवतत्त्ववेदनाशक्तानां का                      |         | तरणोपायः     | •          |   | १३९ |
|        | काशीवासिनां नियमविशेष                          |         |              | •          |   | 180 |
|        | काश्यां ज्योतिर्छिङ्गार्चनं त                  | त्फलं च |              |            | - | 180 |
|        | अनभ्यर्च्याशनादी कृते प्र                      |         |              |            |   | 188 |
| 10     | सर्वपातकपावनं शिवाभ्य                          |         | -            | MARK TO    |   | १४२ |
|        | मुक्ट्यादिसाधनं शिवाभिषे                       | चतम     | A Pleasa     | to be the  |   | १४३ |
|        | सुक्लादिसायमा शिकारी<br>शिवसायुज्यसाधनं शिवारी | भ्रेचनम |              | letelle in |   | १४३ |
|        | ।श्रवसायुज्यतावन ।श्रवा                        | 47714   |              |            |   |     |

| चन्द्रादिलोकसाधनं शिवाभिषेचनम          | [ ·      |                | •     | १४३  |
|----------------------------------------|----------|----------------|-------|------|
| काशीवासिनां शैवतारकोपदेशान्मु।         | क्तिलाभः |                |       | \$88 |
| काश्यामप्रमादेन वस्तव्यम्              | •        |                | •     | १४६  |
|                                        |          | c              |       |      |
| १२. रुद्रहृद्य                         | ोपनिष    | ₹              |       |      |
| सर्वदेवात्मकदेवविषयः शुकप्रश्नः        | -        |                | 71.   | 188  |
| रुद्रस्य सर्वदेवात्मकत्वम् .           |          | promise.       |       | 585  |
| शिवविष्णवोरैक्यम् .                    |          | in Altino      |       | 186  |
| आत्मनस्त्रैविध्यम् .                   |          |                |       | १९०  |
| रुद्रस्य त्रिमूर्तित्वम् .             |          |                |       | १५०  |
| रुद्रकीर्तनात् सर्वपापविमुक्तिः        | •        | •              | ٠     | १५०  |
| सर्वस्य कारणानितरिक्तत्वम्             | PERM     | BUS N          | •     | १९१  |
| परापरविद्ययोः स्वरूपम् .               |          |                |       | 898  |
| अक्षरज्ञानादेव संसारविनाज्ञ:           |          |                |       | १९२  |
| मुमुक्षोः प्रणवोपास्तिप्रकारः          |          |                | Wild. | १९३  |
| जीवेश मेदस्य कल्पितत्त्वम्             | •        |                |       | १५३  |
| अद्वैतज्ञानाच्छोकमोहनिवृत्तिः          | ·        | frik sk        |       | १९४  |
|                                        |          | assumed a      |       |      |
| १३. रुद्राक्षजाव                       | ालोपनि   | पत्            |       |      |
| रुद्राक्षविषयो भुसुण्डप्रश्नः          | •        |                |       | १५६  |
| रुद्राक्षोत्पत्तिः .                   |          |                |       | १९७  |
| रुद्राक्षघारणजपफलम् .                  |          |                |       | १९७  |
| रुद्राक्षाणां उत्तमादिभेदाः            |          |                |       | 196  |
| रुद्राक्षाणां ब्रह्मक्षत्रादिजातिभेदाः | 100      |                | 0     | 196  |
| रुद्राक्षाणां प्राह्माप्राह्मविभागः    |          | alle Land Land | •     | 176  |
|                                        |          | the man-by     |       | 176  |

| शिखाऽऽदिस्थानेषु धारा          | गामेदः     |             |               | told               | 199 |
|--------------------------------|------------|-------------|---------------|--------------------|-----|
| तत्तत्स्थानधारणामन्त्राः       |            |             |               |                    | १६० |
| रुद्राक्षाणां वक्त्रभेदेन प    | तलमेदः     |             |               |                    | १६० |
| • रुद्राक्षधारिवुज्यीनि        |            |             |               |                    | १६२ |
| रुद्राक्षधारणामहिमा            |            | the state   | and the       | 19.44              | १६३ |
| रुद्राक्षोत्पत्तिः तन्महिमा    | च          | 10          |               |                    | १६३ |
| रुद्राक्षविद्यावेदनफलम्        |            |             |               |                    | १६४ |
|                                |            |             | Topic Co.     |                    |     |
| 8                              | ४. शरभोप   | पनिषत्      |               |                    |     |
| ब्रह्मविष्णुरुद्राणां मध्ये व  | होऽधिकतमः  |             |               | is its             | १६६ |
| रुद्रस्य श्रेष्ठत्वम्          | . 10       | JULIEL I    | 100000        |                    | १६६ |
| शरभरूपेण रुद्रेण नृसिंह        | वध:        |             | 04/1831       | rical i            | १६७ |
| देवकृतशरभस्तुतिः               |            | al al an in | PER INCH      |                    | १६८ |
| रुद्रानुप्रहः                  |            |             | AT INDEE      | CATE OF A STATE OF | १६९ |
| रुद्रयाथातम्यज्ञानफलम्         |            |             | THE PROPERTY. |                    | १६९ |
| रुद्रमहिमा                     |            |             |               |                    | १७० |
| विष्णुशिवयोरभेद:               |            |             |               |                    | १७१ |
| शिवस्यैव ध्येयत्वम्            |            |             |               |                    | १७२ |
| <b>एतच्छास्त्रसंप्रदाननियम</b> |            |             |               | Alley,             | १७३ |
|                                |            |             |               |                    |     |
| १५                             | श्वेताश्वत | रोपनिष      | <b>a</b>      |                    |     |
| प्रथमोऽध्याय:                  |            |             |               |                    |     |
| जगत्कारणजिज्ञासा               |            |             |               |                    | १७५ |
| परमात्मनः उपादानका             | गाट्यम     |             |               |                    | १७६ |
| तस्य निमित्तकारणत्वम्          | रणाय       |             | Mark Mark     | - 12               | १७९ |
|                                | ·          |             |               |                    |     |
| सर्वस्य जगतः अध्यस्तत          | वच         | •           | trick to the  |                    | १८१ |

| ब्रह्मातिरेकेण न किंचिद्वेदितव्यम्                                                                            | •      | 828 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-----|
| सम्यज्ज्ञानसाधनं ध्यानम्                                                                                      |        | 929 |
| सम्यक्षानसायम् जनामर                                                                                          | 100    |     |
| द्वितीयोऽध्यायः                                                                                               |        |     |
| समाध्युपक्रमे परमेश्वरप्रार्थना                                                                               |        | १८६ |
| साङ्गयोगोपदेशः • •                                                                                            | 0.51   | 128 |
| योगसिद्धिः                                                                                                    | D. SE  | १९० |
| मुख्ययोगः तत्फलं च                                                                                            | •      | १९१ |
| तृतीयोऽध्यायः                                                                                                 |        |     |
| मायया परमात्मनः सर्वकारणत्वम् • •                                                                             |        | १९३ |
| इेश्वरप्रसादप्रार्थना • •                                                                                     | OL STA | 189 |
| निष्कळब्रह्मज्ञानादेव मोक्षः                                                                                  |        | १९६ |
|                                                                                                               |        | 398 |
| निर्विशेषब्रह्मज्ञानोपायः - •                                                                                 |        | 200 |
| ईश्वरस्य सर्वमयत्वम् • • •                                                                                    |        | २०१ |
| ईश्वरस्य सर्वप्रस्यक्त्वम् • • •                                                                              |        | २०३ |
| परमात्मवेदनाच्छोकनिवृत्तिः                                                                                    |        | 101 |
| चतुर्थोऽध्यायः                                                                                                |        |     |
| <b>ईश्वरात् सम्य</b> ज्ज्ञानप्रार्थना • •                                                                     | •      | २०४ |
| ईश्वरस्येव स्वमायया निखिलकार्यप्रवेशः                                                                         |        | २०४ |
| जीवेश्वरमेदो मायिकः • •                                                                                       |        | २०९ |
| मायाऽधिष्ठातुरीश्वरस्यैव सर्वस्रष्टृत्वम्                                                                     |        | 200 |
| ज्ञानार्थमीश्वरप्रार्थना • • •                                                                                |        | २०९ |
| <b>ईश्वरज्ञानादेव पाराविमोकः</b> • • •                                                                        | N TO   | २१० |
| ्रवरकारायम् भारतनाराः<br>ज्ञानार्थे पुनरीश्वरप्रार्थना • • •                                                  | -      | २१३ |
| יייין איייין איייין איייין איייין איייין איייין איייין איייין אייייין אייייין אייייין אייייין אייייין אייייין |        | 0   |

#### पश्चमोऽध्यायः विद्याऽविद्ययोः स्वरूपम् . 288 ईश्वरस्यैव विद्याप्रदातृत्वम् 289 ईशस्य सर्वाधिपत्यम् 289 ईशस्य वेदवेद्यत्वम् 290 जीवयाथात्म्यम् 280 जीवसंसारमूलम् 798 जीवेशैक्यज्ञानात् संसारमोक्षः 270 षष्टोऽध्यायः 228 ईश्वरादन्यस्य कालादेरकारणत्वम् २२३ सम्यज्ज्ञानसाधनम् 228 परमेश्वरादेव स्वज्ञानमोक्षयोः प्राप्तिः 378 ईश्वरवेदनमेव संसारतारकम् २३० मुमुक्षोरीश्वर एव शरणम्. २३१ सर्वशास्त्रार्थसंप्रहः ब्रह्मविद्याऽधिकारिनिरूपणम् २३२ २३५ नामधेयपदस्ची

विशेषपदसूची

730

BETTER STREET, TE OF TO Access to a state of the sole. a Charles the subject of the file mangraph which Service to the control of 

# अक्षमालिकोपनिषत्

### वाङ् मे मनसि-इति शान्तिः

अक्षमालालक्षणादि जिज्ञासा

अथ प्रजापितर्गुहं पप्रच्छ—भो भगवन् अक्षमालाभेदिविधि ब्रूहीति । सा किंलक्षणा कतिभेदा अस्याः कित सूत्राणि कथं घटनाप्रकारः के वर्णाः का प्रतिष्ठा कैनाऽधिदेवता किं फलं चेति ॥ १॥

अकारादिक्षकारान्तवर्णजातकळेबरम् । विकळेबरकैवल्यरामचन्द्रपदं भजे ॥

इह खलु ऋग्वेदप्रविभक्तयं अक्षमालिकोपनिषत् पञ्चाशहर्णार्थप्रकटनन्यप्रा परम्परया ब्रह्ममात्रपर्यवसन्ना विजयते । अस्याः श्रुतेः खल्पप्रन्थतो विवरण-मारम्यते । प्रजापतिगृहप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाल्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । आल्यायिकामवतारयति—अथेति । अथ खाङ्गलोकस्याभ्युद्यनिःश्रेयसाप्ति-प्रतिबन्धतानवानन्तरं प्रजानां खसृष्टानां स्वास्युपायप्रापकः प्रजापतिः चतुर्मुखः गुहं कुमारखामिनं पप्रच्छ । अयं खातिरिक्तप्रपञ्चः खाङ्गानिकिलिपतः, सर्वापह्नविसद्धं ब्रह्म निष्प्रतियोगिकखमात्रमिति खङ्गानं विना खातिरिक्तास्तित्वभ्रमः न ह्यपह्नवपदं भजति, न हि खाङ्गलोकस्य सहसा खङ्गानमुदेति तस्याग्रुद्धान्तर-त्वात्, तत्सत्त्वग्रुद्धर्यं अर्थानुसन्धानपूर्वकं मन्त्रानुष्टानं कर्तव्यं, नह्यग्रुद्धिनत्तं मन्त्रार्थप्रत्यगिमञ्ज्ञहाविषयं भवति, तदुपायतया अक्षमाल्कासु पञ्चाद्राद्वर्णान् सार्थान् विन्यस्य तया अक्षमाल्किया जत्तो मन्त्रो मन्त्रजापकदुरितक्षयद्वारा मन्त्रार्थप्रत्यगिमञ्ज्ञहाभिमुखमेनं करोति इत्येतमर्थं मनिस निधाय पृच्छिति। किमिति १ भो भगवन् इति ॥ १॥

#### अक्षमालालक्षणादि

तं गुहः प्रत्युवाच—प्रवालमौक्तिकस्फटिकशङ्करजताष्टापद-चन्दनपुत्रजीविकाञ्जरुद्राक्षा इति आदिक्षान्तरमूर्तिसंविधानुभावाः । सौवर्ण राजतं ताम्रं चेति सूत्रत्रयम् । तद्विवरे सौवर्ण तद्दक्षपार्थे राजतं तद्वामे ताम्रं तन्मुखे मुखं तत्पुच्छे पुच्छं तदन्तरावर्तनक्रमेण योजयेत् ॥ २ ॥

प्रजापतिप्रश्नमङ्गीकृत्य तं गुहः प्रत्युवाच । किमिति ? प्रवाळादि-रुद्राक्षान्ताः दश भवन्ति । आदिक्षान्तरमूर्तिसंविधानुभावाः अकारादि-क्षकारान्तरिवल्लसिततत्तद्वर्णार्थमूर्तिभिः संविधेन संयोगेनानुभावा भावनीया इत्यर्थः । ततः कि इत्यत्र—सौवर्णमिति । यदक्षजातं तद्विवरे ॥ २ ॥

#### अक्षमालायां ब्रह्मादिभावना

यदस्यान्तरं सूत्रं तद्वह्य । यद्दशपार्श्वे तच्छेवम् । यद्वामे तद्वैष्णवम् । यन्मुखं सा सरस्वती । यत् पुच्छं सा गायत्री । यत् सुषिरं सा विद्या । या प्रन्थिः सा प्रकृतिः । ये स्वरास्ते धवछाः । ये स्पर्शास्ते पीताः । ये परास्ते रक्ताः ॥ ३ ॥

तदन्तरादौ ब्रह्मादयो भावनीया इत्याह—यदिति । तथा यहश्वपार्श्वे राजतसूत्रवलयं तच्छेवम् । यद्वामे ताम्रसूत्रवलयं तद्वैष्णवम् । प्रत्यक्षं या मन्यः सा प्रकृतिः । ये स्वराः ते धवळाः सात्त्विकत्वात् । ये स्पर्शाः ते पीताः सत्त्वतमोमिश्रत्वात् । ये परास्ते रक्ताः राजसत्वात ॥ ३ ॥

#### अक्षमालाशोधनादि

अथ तां पञ्चभिर्गन्यैरमृतैः पञ्चभिर्गन्यैस्तनुभिः शोधियत्वा पञ्चभिर्गन्यैर्गन्धोदकेन संस्नाप्य तसात् सोङ्कारेण पत्रकूर्चेन स्नपिय-त्वाऽष्टिभिर्गन्थैरालिप्य सुमनःस्थले निवेश्याक्षतपुष्पैराराध्य प्रत्यक्ष-मादिक्षान्तैर्वर्णेर्भावयेत् ॥ ४ ॥

एवं संभाव्य अथ तां अक्षमालिकां पश्चिमिर्गव्येरमृतैः नन्टाऽऽदिगो-पञ्चकक्षीरैः पुनः पश्चिमिर्गव्येस्तनुभिः तत्तनुभवगोम्त्रादिपञ्चकैः शोधियत्वा अथ पुनः पश्चिमिर्गव्यैः केवलद्धिभिः गन्धोद्केन च संस्नाप्य । अष्टिमिर्गन्यैः तक्कोलोशीरादिभिः मन्त्रशास्त्रप्रसिद्धैः आलिप्य । अकारादिक्षकारान्तैक-पञ्चाशद्वीजात्मकमन्त्रेरक्षमालिकाविशिष्टं वा प्रातिस्विकेनैकैकाक्षमेकैकमन्त्रेण संयोजयेदिल्पर्थः ॥ ४ ॥

#### एकैकाक्षस्य एकैकेन मन्त्रेण संयोजनम्

1 ओमंकार मृत्युंजय सर्वन्यापक प्रथमेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमांकाराकर्षणात्मक सर्वगत द्वितीयेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमिंकार पृष्टिदाक्षोभकर तृतीयेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमींकार वाक्प्रसादकर निर्मल चतुर्थेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमुंकार सर्वजलप्रद सारतर पञ्चमेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमूंकारोचाटनकर दुःसह षष्ठेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमूंकार संक्षोभकर चञ्चल सप्तमेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमूंकार संमोहनकरोभकार, आकार, इत्येव अनुस्त्रारं विनैव सर्ववर्णानां प्रहणम्—अ १, अ २.

ज्ज्वलाष्टमेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओम्लंकार विद्वेषणकर <sup>1</sup>श्रुहक नवमेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओम्ॡंकार मोहकर दशमेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमेंकार सर्ववश्यकर शुद्धसत्त्वैकादशेऽक्षे प्रतितिष्ठ। ओमैंकार शुद्धसात्त्विक पुरुषवर्यकर द्वादरोऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमोंकाराखिलवाङ्मय नित्य-शुद्ध त्रयोदरोऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमौंकार सर्ववाङ्मय वश्यकर शान्त चतुर्दशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमंकार गजादिवश्यकर मोहन पञ्चदशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओमःकार मृत्युनाशनकर रौद्र षोडशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ कंकार सर्वविषहर कल्याणद् सप्तद्दोऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ खंकार सर्वक्षोभकर व्यापकाष्टादशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ गंकार सर्वविघ्नशमन महत्तरैकोनविंदोऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ वंकार सौभाग्यद स्तम्भनकर विंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ ङंकार सर्वविषनाशकरोग्रैकविंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ चंकाराभिचारघ्न क्रूर द्वाविंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ छंकार भूतनादाकर भीषण त्रयोविंदोऽक्षे प्रतितिष्ठ। ॐ जंकार कृत्याऽऽदिनाशकर दुर्घर्ष चतुर्विशेऽक्षे प्रतितिष्ठ। ॐ झंकार भूतनाशकर पञ्चितिरोऽक्षे प्रतितिष्ठ। ॐ अंकार मृत्युप्रमथन षिडुरोऽक्षे प्रतितिष्ठ। ॐ टंकार सर्वव्याधिहर सुभग सप्तविंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ ठंकार चन्द्ररूपाष्टाविंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ डंकार गरुडात्मक वैविषञ्च शोभनैकोनत्रिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ढंकार सर्वसंपत्प्रद <sup>3</sup>सुभग त्रिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ णंकार सर्वसिद्धिप्रद ⁴मोहकरैकत्रिंदोऽक्षे प्रतितिष्ठ ।

¹ गृह्क—अ २. अहक—अ, अ१. ² विपद्म—अ, अ१, उ१. ³ सुखद—उ१. ¹ मोहनक—क.

ॐ तंकार धनधान्यादिसंपत्प्रद प्रसन्न द्वात्रिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ थंकार धर्मप्राप्तिकर निर्मल त्रयित्रहोऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ दंकार पुष्टिवृद्धिकरं प्रियद्र्शन चतुः स्त्रिशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ धंकार विषज्वरनिम्न विपुल पञ्चित्रंदोऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ नंकार मुक्ति-मुक्तिप्रद शान्त षट्त्रिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ पंकार विषविघ्ननाशन भन्य सप्तत्रिशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ फंकाराणिमादिसिद्धिप्रद ज्योती-रूपाष्ट्रत्रिशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ वंकार सर्वदोपहर शोभनैकोन-चत्वारिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ भंकार भूतप्रशान्तिकर भयानक चत्वा-रिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ओं मंकार विद्वेषिमोहनकरैकचत्वारिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । 🕉 यंकार सर्वव्यापक पावन द्विचत्वारिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । 🕉 रंकार दाहकर विकृत त्रिचत्वारिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ लंकार विश्वंमर भासुर चतुश्चत्वारिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ वंकार सर्वाप्यायनकर निर्मल पञ्चचत्वारिंदोऽसे प्रतितिष्ठ । ॐ दांकार सर्वफलप्रद पवित्र षट्चत्वारिंशेऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ षंकार् धर्मार्थकामद् धवल सप्तचत्वारिंदोऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ संकार सर्वकारण सार्ववर्णिकाष्ट-चत्वारिंदोऽक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ हंकार सर्ववाङ्मय निर्मलैकोनपञ्चादादक्षे प्रतितिष्ठ । ॐ ळंकार सर्वेदाक्तिप्रद प्रधान पञ्चादादशे प्रतितिष्ठ । ॐ क्षंकार परापरतत्त्वज्ञापक परंज्योतीरूप शिखामणौ प्रतितिष्ठ ॥ ९ ॥

तत्र "अकारो वै सर्वा वाक् सैषा स्पर्शोष्मिभः व्यज्यमाना बह्बी नानारूपा भवति" इति श्रुतितः सर्वे वर्णाः अकारविकारा इत्युक्ता भवन्ति । "अक्षराणामकारोऽस्मि" इति स्मृतितश्च विष्णोः सर्वव्यापकत्वेन अकारादि- क्षकारान्तवीजिविशिष्टमन्तार्थत्वमुक्तं भवतीति ज्ञेयम् । विष्णोर्घ्यापकत्वेऽिप मृत्युज्जयत्वं कुतः ? इत्यत्र सर्वापह्विसिद्धं ब्रह्म निष्प्रतियोगिकस्वमात्रमिति वेदनं सम्यज्ज्ञानं तत्स्वोद्यसमकाल्कैवल्यफलं इत्यत्र——"ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति ", "य एवं निर्वीजं वेद निर्वीज एव स भवति " इत्यादि ज्ञानसमकाल्मेव कैवल्यफलानुवादिन्यः श्रुतयः मानम् । तथाविधज्ञानतत्साधनानुष्टानिवस्मारकं ब्रह्मातिरिक्तजाप्रज्ञाप्रदाद्यविकल्पानुज्ञैकरसान्तभेदजातास्तित्वं, तस्य प्रमादकारित्वात "प्रमादं वे मृत्युमहं ब्रवीमि" इति, "प्रमादो ब्रह्मनिष्टायां न कर्तव्यः कदाचन" इति च स्मृतेः । एवं स्वाज्ञानप्रभवस्वातिरिक्तास्तित्वभ्रमात्मकमृत्युं स्वज्ञानसमकालं जयस्यपह्नवं करोतीति मृत्युज्जयत्वमुपपद्यते इति यत् तदेव वस्यमाणैकपञ्चाशदकारादिक्षकारान्तमन्त्राणां परमाशय इत्याह—ओमिति । त्वं अक्षमालाशिखामणिदिक्षणभागस्थप्रथमे अक्षे प्रतितिष्ठ इत्यादिना अक्षं प्रत्येवमावाहयेत् । तथा शिष्टाक्षजातं शिष्टवर्णेरावाहयेदित्याह—ॐ आंकारे-त्यादिना। श्रुह्क, स्वातिरिक्तं शून्यतयोहयतीति शूह्कः, स्वातिरिक्तशून्यकरेत्यर्थः, स त्वं नवमे अक्षे प्रतितिष्ठ । प्रस्थभेवमावाहयेत् ॥ ६ ॥

#### देवमन्त्रविद्यातत्त्वानां सान्निध्यार्थो मन्त्रजपः

अथोवाच ये देवाः पृथिवीषद्स्तेभ्यो नमो भगवन्तोऽनुमद्न्तु शोभायै पितरोऽनुमद्न्तु शोभायै ज्ञानमयीमक्षमालिकाम् ॥ ६ ॥ अथोवाच ये देवा अन्तरिक्षसद्स्तेभ्य ॐ नमो भगवन्तोऽ-नुमदन्तु शोभायै पितरोऽनुमदन्तु शोभायै ज्ञानमयीमक्षमालिकाम् ॥ ७ ॥ अथोवाच ये देवा दिविषद्स्तेभ्यो नमो भंगवन्तोऽनुमदन्तु शोभायै पितरोऽनुमदन्तु शोभायै ज्ञानमयीमक्षमालिकाम् ॥ ८ ॥ अथोवाच ये मन्त्रा या¹ विद्यास्तेभ्यो नमस्ताभ्यश्चोंन-मस्तच्छिक्तरस्याः प्रतिष्ठापयति ॥ ९ ॥

1 कलास्ते—उ.

अयोवाच ये ब्रह्मविष्णुरुद्रास्तेभ्यः सगुणेभ्य ॐ नमस्तविद्वीर्यमस्याः प्रतिष्ठापयति ॥ १०॥

अथोवाच ये <sup>2</sup>सांख्यादितत्त्वभेदास्तेभ्यो नमो वर्तध्वं <sup>8</sup>वरोधे<sup>4</sup>नुवर्तध्वम् ॥ ११॥

अथोवाच ये शैवा वैष्णवाः शाक्ताः शतसहस्रशस्तेभ्यो नमो नमो भगवन्तोऽनुमदन्त्वनुगृह्णनतु ॥ १२ ॥

अथोवाच याश्च मृत्योः प्राणवत्यस्ताभ्यो नमो नमस्तेनैतां मृडयत मृडयत ॥ १३ ॥

प्रवाशाहणिविशिष्टाक्षमालिकां स्पृष्ट्वा स्वाविद्यापदतत्कार्यब्रह्माण्ड-पटलवासिनो ये ये देवाः मन्त्रविद्यातत्त्वादयो विद्यन्ते तेषां अत्र सानिष्ट्याय अत्याः सार्वात्म्यसिद्धये च वक्ष्यमाणमन्त्रान् जपेदित्याह—अथोवाचेति । अथोवाच ये देवाः द्योतनात्मकाः सर्वत्र पृथिव्यां सीदिन्त गच्छन्ति व्याप्य वर्तन्त इति पृथिवीषदः । अस्यामक्षमालिकायां स्थिरासना भृत्वा अनुमोदन्तु अनुमोदनं सदा कुर्वन्तु पुनरस्या विशेषतः शोभाये शोभार्थं पितरोऽनुमदन्तु अनुमोदनं सदा कुर्वन्तु पुनरस्या विशेषतः शोभाये शोभार्थं पितरोऽनुमदन्तु शोभाये ज्ञानमयी अक्षमालिकां प्राप्य अग्निष्वात्तादिपितरोऽपि सदाऽनुमोदनं मजन्त्वत्यर्थः ॥ ६ ॥ तथा सर्वत्रानुमाव्यमित्याह—अथेति । पितृिमः सह अन्तरिक्षसदो देवा अप्यक्षमालिकां प्राप्य वरदाः सन्त. स्थिरासना भवन्त्वित प्रार्थनीया इत्यर्थः ॥ ७—८ ॥ अस्मिन् लोके ये सप्तकोटिमहामन्त्राः विद्यन्ते यास्र चतुष्विक्षला विद्या विद्यन्ते ताम्यो नमः ॥ ९—१० ॥ ये सांख्यादि-तत्त्वमेदाः पण्णविततत्त्वानि तेम्यो नमः । ये पण्णविततत्त्वमेदाः यूयमत्र वरो वराः सर्वोत्कृष्टाः सन्तः कामधेनव इव अक्षमालिकोपासकस्य वािक्रितार्थदा भूत्वा अत्र ,सदा वर्तष्टविमत्यर्थः ॥ ११-१२ ॥ स्वभावतोऽमरं जीवं स्वमावतः भूत्वा अत्र ,सदा वर्तष्टविमत्यर्थः ॥ ११-१२ ॥ स्वभावतोऽमरं जीवं स्वमावतः

¹ द्वितीयम—क. ³ संख्या—क, अ१. ³ विरो—सु. ⁴ निव—क.

प्रच्याव्य मृति देहात्मभावनारूपां नयतीति मृत्युः स्वातिरिक्तास्तित्वभ्रमः तस्य मृत्योः प्राणवत्य उपजीव्या याः शक्तयो विद्यन्ते स्वातिरिक्तभ्रमापनुत्तये ताभ्यो नमो नमः। ताः सर्वाः यूयं मिळित्वा मत्कृतनमस्कारेण तेनैतां अक्षमाळिकां मृडयत मृडयत । स्वोपासकसुखप्रदां कुरुतेत्पर्थः॥ १३॥

#### अक्षमालायां सर्वात्मकत्वभावना

पुनरेतस्यां सर्वात्मकत्वं भावयित्वा भावेन पूर्वमाछिकामुत्पाद्या-रभ्य तन्मयीं महोपहारैरुपहृत्यादिक्षान्तैरक्षैरक्षमाछामष्टोत्तरशतं स्पृशेत्॥

अकारादिळकारान्तिद्वराष्ट्रत्याऽथ अकचटतपयश इत्यष्टवर्गे योजितं चेत् तदा अष्टोत्तरशतं भवति । क्षकारः सकृन्मेरुस्थाने योजनीय इत्यर्थः ॥ १४ ॥

#### अक्षमालिकास्तुतिः

अथ पुनरुत्थाप्य प्रदक्षिणीकृत्योंनमस्ते भगवित मन्त्रमातृकेऽश्माछिकेऽशेषक्षमाछे सर्ववशंकर्योनमस्ते भगवित मन्त्रमातृकेऽश्ममाछिकेऽशेषस्तम्मिन्योंनमस्ते भगवित मन्त्रमातृकेऽश्ममाछे उच्चाटन्योंनमस्ते
भगवित मन्त्रमातृकेऽश्ममाछे विश्वामृत्यो मृत्युंजयस्वरूपिणि सकछोद्दीपिनि सकछछोकद्[र]शा दिके सकछछोकोज्जीविके सकछोत्पादिके
दिवाप्रवर्तिके रात्रिप्रवर्तिके नद्य नत्तरयासि देशान्तरयासि द्वीपान्तरयासि छोकान्तरयासि सर्वदा स्फुरिस सर्वहृदि वासयि । नमस्ते
परारूपे नमस्ते पश्यन्तीरूपे नमस्ते मध्यमारूपे नमस्ते वेखरीरूपे
सर्वतत्त्वात्मिके सर्वविद्याऽऽित्मके सर्वशक्त्यात्मिके सर्वदेवात्मिके
विश्वामित्रेण मुनिनोपसेव्यमाने नमस्ते
नमस्ते ॥ १५ ॥

<sup>&#</sup>x27; र्मृत्यु—अ १, ड १. धितके—उ, ड १. उन्तरंया—उ, मु, अ,

अथ पुनरुत्थाप्य प्रदक्षिणीकृत्य वश्यादिषट्कर्मसाधकतया परमार्थपद-प्रापिकतया च वक्ष्यमाणमन्त्रैरक्षमालिकां स्तौतिः—ओमिति । मृत्युश्वयस्व-रूपिण खातिरिक्तविश्वामिधानमृत्युप्रासखज्ञानरूपिणि, तथा सकलोद्द्वीपिनि । ईश्वरात्मना सकललोकृद्[र]क्षारिमके। रवीन्द्वात्मना दिवाप्रवर्तिके रात्रिप्रवर्तिके। अन्तर्याम्यात्मना नद्यन्तरयासि नद्यन्तरं नदीपटलं यास्यसि । प्रत्यप्रूपेण सर्वदा स्फुरसि । सरस्वत्यात्मना नमस्ते परारूपे । वसिष्ठेन सुनिना "ब्रह्मातिरिक्तं न किंचिदस्ति" इति आराधिते । तथा विश्वामित्रेण ॥ १९ ॥

#### विद्याफलम्

प्रातरधीयानो रात्रिकृतं पापं नाशयति । सायमधीयानो दिवसकृतं पापं नाशयति । तत् सायं प्रातः प्रयुक्तानः पापोऽपापो मवति । एवमक्षमालिकया जप्तो मन्त्रः सद्यः सिद्धिकरो भवतीत्याह भगवान् गुहः प्रजापतिमित्युपनिषत् ॥ १६ ॥

विद्याप्तळमाह—प्राति । कामिनां सद्यः कामितार्थसिद्धिकरो भवति । अकामिजप्तमन्त्रस्तु सद्यश्चित्तशुद्धिकरो भूत्वा अस्य वेदान्तश्रवणादिमितमुत्पाद्य सद्यः श्रवणादिजनितसम्यज्ज्ञानसमकालं सर्वापह्वसिद्धनिष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्राव-स्थानलक्षणविकळेबरकैवल्यसिद्धिकरो भवति । इतिशब्दस्त्वक्षमालिकोपनि-षत्पिसमाप्त्यर्थः ॥ १६ ॥

श्रीवासुदेवेन्द्रिशिष्योपनिषद्गह्मयोगिना । अक्षमालोपनिषदो व्याख्यानं लिखितं लघु । अक्षमालोपनिषदो व्याख्याप्रन्थः शतं स्मृतः ॥

इति श्रीमदीशायष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्त्रविवरणे सप्तषष्टिसङ्खयापूरकं अक्षमालिकोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम्

# अथर्वशिखोपनिषत्

भद्रं कर्णेभि:—इति शान्तिः

प्रथमः खण्डः

आदिप्रयुक्तध्यानजिज्ञासा

अय हैनं पैप्पलादोऽङ्गिराः सनत्कुमारश्चा धर्वाणमुवाच— भगवन् किमादौ प्रयुक्तं ध्यानं ध्यायितव्यं किं तद्धचानं को वा ध्याता कश्च ध्येयः ॥ १ ॥

> ओङ्कारार्थतया' मातं तुर्योङ्काराग्रभासुरम् । तुर्यतुर्यत्रिपादामं स्वमात्रं कलयेऽन्वहम् ॥

इह खलु अथर्विशिखोपनिषदः अथर्ववेदप्रविमक्तत्वेन उपोद्धातादिकं प्रश्नोपनिषदादितुल्यम्। शिष्याचार्यं पैप्पलादाद्यथर्वप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका वक्ष्यमाणविद्यास्तुत्थर्था । प्रकृतोपनिषदो विवरणमारम्यते—अथेत्यादिना । अथ ह यथोक्तसाधनानुष्ठानसंजातिचत्तगुद्धयनन्तरं खलु पिप्पलादस्यापत्यं पैप्पलादो नामतोऽङ्गिराः सनत्कुमारश्च एनं विख्यातं अथर्नाणमुवाच ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> थर्व-अ, अ २, मु.

किमिति ? हे भगवन् किं सर्वस्मात् आदौ प्रयुक्तं मुमुक्षुभिः कस्य ध्यानं ध्यायितव्यं किं वा तस्य ध्यानं को वा ध्याता ध्यानकर्ता सर्वैः कश्च को वा ध्येय इति ॥ १ ॥

#### चतुष्पात्प्रणवध्यानम्

स एम्योऽ<sup>1</sup>थर्वा प्रत्युवाच—ओमित्येतदक्षरमादौ प्रयुक्तं घ्यानं घ्यायितव्यमित्येतदक्षरं परं ब्रह्मास्य पादाश्चत्वारो वेदा-श्चतुष्पादिदमक्षरं परं ब्रह्म ॥ २ ॥

एवं पिप्पलादाङ्गिरस्सनत्कुमारै: पृष्टो मुनिराह—स इति । य एवमेतै: पृष्टः सोऽयमथर्वा मुनिः एभ्यः प्रत्युवाच । किमिति ? ओमिति ब्रह्मप्रतीका-लम्बनत्या सर्वस्मादादौ प्रयुक्तं ईश्वरेच्छ्याऽऽविर्भूतं मुमुक्षुभिः प्रणवार्थेश्वर-ध्यानं ध्यायितव्यमिति यत् तदेतदक्षरं प्रणवार्थरूपं परं अपरं वा ब्रह्म, "परं चापरं च ब्रह्म यदोङ्कारः," "प्रणवो ह्यपरं ब्रह्म प्रणवश्च परः स्मृतः।" इति श्रुतेः । अस्य प्रणवस्य व्यष्टिसमष्टितदैक्यावस्थाविशिष्टस्य चत्वारो वेदाः पादा इव पादाः चतुष्पात् इदमक्षरं परं अपरं वा ब्रह्म ॥ २ ॥

#### मात्राचतुष्टयस्वरूपम्

पूर्वीऽस्य मात्रा पृथिव्यकारः स ऋग्भिर्ऋग्वेदो ब्रह्मा वसवो गायत्री गाईपत्यः ॥ ३ ॥

द्वितीयाऽन्तिरक्षं स उकारः स यजुर्भिर्यजुर्वेदो <sup>2</sup>विष्णू रुद्रा-स्त्रिष्टुब्दक्षिणाग्निः ॥ ४ ॥

तृतीया द्यौः स मकारः स सामिभः सामवेदो <sup>3</sup>रुद्र आदित्या

जगत्याहवनीयः ॥ ५ ॥

'थर्वाः—'उ, मु, अ १, अ २, थर्वः—उ १. ै विष्णुरु—अ १. ³ रुद्रादि—अ २, क, उ. याऽवसानेऽस्य चतुर्थ्यर्थमात्रा सा सोमलोक ओंकारः साऽथर्व-णैर्मन्त्रैरथर्ववेदः संवर्तकोऽग्निर्मरुतो विराडेकर्षिर्मास्वती स्मृता ॥ ६ ॥

तस्याद्यमात्रास्यरूपमाह — पूर्वेति । अस्य प्रणवस्य पूर्वा आद्यमात्रा पृथिन्यकारः इत्यादेः प्राथम्यात् प्रथममात्रारूपत्वं युर्ज्यत इत्यर्थः ॥ ३ ॥ द्वितीयमात्रेयत्तामाह — द्वितीयेति । येयं द्वितीया मात्रा अन्तरिक्षं स उकार इत्यादेः प्रथममात्राप्रसक्तपृथिन्यकाराद्यपेक्षया आनन्तर्यात् द्वितीयमात्रात्वं युर्ज्यत इत्यर्थः ॥ ४ ॥ तृतीयमात्रेयत्तामाह — तृतीयेति । द्वितीयमात्रात्वं प्रकिटतान्तिरिक्षोकाराद्यपेक्षया द्यौः मकार इत्यादेः समनन्तरत्वात् तृतीयमात्रात्वं युर्ज्यत इत्यर्थः ॥ ५ ॥ चतुर्थमात्रेयत्तामाह — न्याऽवसान इति । अस्य प्रणवस्य या अवसाना सेयं चतुर्थ्यर्थमात्रा प्रणवतुरीयांशः ओङ्कारः सोमलोकश्च अथर्वणमन्त्रप्रामविशिष्टः अथर्वणवेदश्च संवर्तकोऽग्निः प्रलयकालीनाग्निः मस्तः सप्त महाविराद् एक एव ऋषत्रवगम्यत इति एकर्षिः एवं विशेषणविशिष्टे- यमर्थमात्रा तुर्यप्रकाशभास्यतया भास्वती स्मृता सर्ववेदान्तेष्वभिहितेत्यर्थः ॥६॥

### वर्णदेवताविशिष्टमात्रास्वरूपम्

प्रथमा रक्तपीता महद्भक्षदैवत्या । द्वितीया विद्यमती कृष्णा विष्णुदैवत्या । तृतीया शुभाशुभा शुक्ला रुद्रदैवत्या । याऽवसानेऽस्य चतुर्थ्यर्भमात्रा सा विद्यमती सर्ववर्णा पुरुषदैवत्या ॥ ७ ॥

पुनर्विशिष्टमात्रातद्ध्यक्षपादखरूपमाचष्टे—प्रथमेत्यादिना । येयं प्रथमा मात्रा अकाररूपिणी सेयं रक्तमिश्रपीतवर्णा । यस्या महान् ब्रह्मा देवता सेयं महद्भद्ददेवत्या । योकारात्मिका द्वितीया मात्रा विद्युद्धत् द्योतनात् विद्युमती तन्मिश्रकृष्णवर्णोज्ज्वला विष्णुदैवत्या च भवति । मकारात्मिकेयं तृतीया मात्रा अर्धमात्रोकारसिनिहितत्वात् ग्रुमाश्रुमा वर्णतः ग्रुक्का शुक्कतेजोमयेश्वरोपाधित्वात् कृद्ददेवत्या च भवति । याऽवसाने इत्युक्तार्थम् । सा विद्युमती विद्युनिभा

सर्ववर्णहेतुत्वात् सर्ववर्णा स्वेन तुर्यरूपेण कृत्स्नमात्रातद्ध्यक्षप्रपञ्चपूरणात् पुरुषस्तुर्यातमा स एव देवता यस्याः सेयं पुरुषदैवत्या च भवति ॥ ७ ॥

#### विशिष्टप्रणवस्वरूपम्

स एव ह्योंकारश्चतुरक्षरश्चतुश्चतुष्पादश्चतुःशिरश्चतुश्चतुर्घा मात्रा स्थूलमेतन्द्रस्वदीर्घष्ठुतम् ॥ ८॥

विशिष्टप्रणवेयत्तामाह—स एष इति । य एवमुक्तः स एष होह्नारः अकारादिमेदेन चतुरक्षरः विश्वविराडोत्रादिमेदेन चतुश्चतुष्पादः चतुरिश्चरः चतुस्तुर्यविशिष्टत्वात् चतुश्चतुर्धा मात्रा । यदा—मात्राशब्दः कालवाची, स्थूलं प्रथममात्रा कालस्य स्थूलत्वात्, तथैतत् ह्रस्वं सूक्ष्मत्वात्, दीर्घं तदपेक्षया सूक्ष्मं, तदपेक्षया प्लुतं सुसूक्ष्मम् ॥ ८॥

#### विशिष्टप्रणवध्यानफलम्

ॐ ॐ इति त्रिरुक्तवा चतुर्थः शान्त आत्मा प्रुतप्रणव-प्रयोगेण समस्तमोमिति प्रयुक्तमात्मज्योतिः सकृदावर्तते ॥ ९ ॥

एवंप्रकारत्रयभेदेन प्रणवमुचार्य चतुर्थमात्राऽऽत्मकः शान्त आत्मा तुर्यस्य स्वातिरिक्तशान्तिसद्भत्वात् एवं प्छुतप्रणवप्रयोगेण प्रणवाप्रनाद्ज्योतिरनु-सन्धानात् आत्मज्योतिः निरावृतं सत् सकृदावर्तते सदा विभातीत्यर्थः ॥९॥

# स्थूलादिमेदैः प्रणवस्य चतुर्धा विभागः

सकृदुचारितमात्रेणोर्ध्वमुन्नामयतीत्योंकारः । प्राणान् सर्वान् प्रलीयत् इति <sup>1</sup>प्रलयः । प्राणान् सर्वान् परमात्मनि प्रणामयतीत्ये-

<sup>1</sup> प्रणवः — अ १, अ २, क.

तसात् प्रणवः । चतुर्घाऽवस्थित इति सर्वदेववेदयोनिः सर्ववाच्यवस्तु प्रणवात्मकम् ॥ १० ॥

प्रणवं चतुर्धा व्युत्पादयति—सकृदिति । सकृत् प्छतोचारणतः म्लाधारादिब्रह्मरन्ध्रान्तम्र्ध्वं उन्नामयति उद्गच्छतीति ओङ्कारः । सर्वप्राणान् प्रछीयते प्रकर्षण लयं नयतीति प्रलयः प्रणवस्य प्राणादिप्रलयहेतुत्वात् प्रलयत्वम् । सर्वप्राणान् परमात्मिन प्रणामयति प्रकर्षण नमनमैक्यं गमयती-त्येतस्माद्धेतोः प्रणव उच्यते । एतत्कलनात्रयविरळः चतुर्थः "चतुर्थः शान्त आत्मा" इत्युक्तत्वात् । प्रणवस्यूलांश ओङ्कारः, तत्सूक्ष्मांशः प्रलयः, तद्धीजांशः प्रणवः, चतुर्थस्तु संशान्तत्वातिरिक्तः, इत्येवं चतुर्धाऽवस्थितः । इतिशब्दः वस्तुत एक इति द्योतकः । अभिधेयाभिधानरूपेण सर्वदेववेदयोनिः । यत एवमतः सर्ववाच्यवस्तु प्रणवात्मकं, न हि ब्रह्मप्रणवातिरिक्तं अभिधेयजातं अभिधानजातं वाऽस्ति ॥ १० ॥

इति प्रथमः खण्डः

# द्वितीयः खण्डः

तुर्योद्वारस्य तारकत्वम्

देवाश्चेति संघत्तां सर्वेभ्यो दुःख<sup>1</sup>भयेभ्यः संतारयतीति तारणात्तारः ॥ १ ॥

अभिधेयाभिधानदेववेदजातं पूर्वोक्ततुर्योङ्कारस्य तारकत्वं विष्णुत्वं ब्रह्मत्वं स्वयंप्रकाशत्वं महादेवत्वं च प्रकटयतीत्याह—देवाश्चेति । विश्वविश्वाद्यविकल्पा-

<sup>&#</sup>x27; भवेभ्यः-क.

नुज्ञेकरसान्ताः प्रणवाभिधेयरूपा देवाः चशब्दात् अभिधानरूपा वेदाश्च इति एवं संधत्तां संद्धतां व्यत्ययेन अभिसर्निध कृतवन्तः । किमिति १ यस्तुरीयोङ्कारत्वेनाभिमतः तस्य सर्वदुःखभयान्वितसंस्रुतिसंतारणात् स एव तारः ॥ १॥

#### तस्य विष्णुत्वम्

सर्वे देवाः संविशन्तीति विष्णुः ॥ २ ॥

किं च—यत्र तुरीयोङ्कारे तुर्यतुर्ये विश्वविश्वाद्यविकल्पानुङ्गैकरसान्ताः सर्वे देवाः तन्मात्रावशेषतया संविशन्तीति स विष्णुः तुर्योङ्कारः ॥ २॥

#### तस्य ब्रह्मत्वम्

सर्वाणि बृहयतीति ब्रह्म ॥ ३ ॥

किं च—यत् स्वातिरिक्ताविद्यापदतत्कार्यजातं प्रसित्वा स्वमात्रतया बृंह्यतीति तद्धि ब्रह्म ॥ ३ ॥

#### तस्य स्वयंप्रकाशत्वम्

सर्वेम्योऽन्तः¹स्थानेभ्यो²ध्येयेभ्यः प्रदीपवत् प्रकाशयतीति

प्रकाशः ॥ ४ ॥

किंच स्वाज्ञदृष्टिप्रसक्तसर्वप्राण्यन्तर्वाह्यविल्लिसतकामादिघटादिस्वप्रकाश्यध्ये-येभ्यः विविक्ततया तत् सर्वे यः प्रदीपवत् प्रकाशयति स्वमास्यकामादिघटाद्यमावे प्रकाशमात्रतया स्वयमविशिष्यत इति च तुरीयोङ्कारः प्रकाशः ॥ ४ ॥

' स्थानि-क.

<sup>3</sup> ध्यायिभ्यः—क.

#### तस्य महादेवत्वम्

प्रकाशेभ्यः सदोमित्यन्तः शरीरे विद्युद्धद्योतयित मुहुर्मुहुरिति विद्युद्धत् <sup>1</sup>प्रतीयां दिशं <sup>2</sup>भित्त्वा सर्वोङ्घोकान् व्याप्रोति व्यापयतीति व्यापनाद्यापी महादेवः ॥ ५ ॥

किंच स्वान्तःशारीरे स्वप्रकाश्येम्यः कामादिभ्यः विविक्ततया सदोमिति मुहुर्मुहुर्यो विषयजातं विद्युद्धत् द्योतयति प्रकाशयति तत् कथं यथा विद्युत् प्रतीयां स्वप्रकाश्यमेघावृतिरूपां दिशं भित्त्वा स्वविषयलोक्षेकदेशं व्याप्रोति तथा तुरीयोङ्कारस्वप्रतीतिविषयभूतां प्रतीयां स्वावृतिरूपिणीं मायाऽऽख्यां दिशं भित्त्वा स्वाइदृष्टिविकल्पितसर्वान् लोकान् तदुपलक्षितान्यनन्तकोटिब्रह्माण्डानि सचिदानन्दात्मना व्याप्रोति विश्वविराडोत्रादिरूपेण वा व्यापयतीति च येन केन वैवं व्यापनात् व्यापी महादेवः तुर्योङ्कार एवेति सर्वदेवानां वेदाना-मिमेग्रेतोऽर्थः ॥ ६॥

इति द्वितीय: खण्ड:

# तृतीयः खण्डः

तुर्योङ्कारनिरूपणम्

पूर्वाऽस्य मात्रा जागित जागिततं द्वितीया स्वप्नं तृतीया सुषुप्तिश्चतुर्थी तुरीयम् ॥ १ ॥

मात्राऽवस्थापाद मेदविशिष्टतुर्योङ्कारं पुनरनूच विश्वदयति—पूर्वेति। अस्य तुरीयोङ्कारस्य पूर्वा मात्रा अकाराख्या पञ्चीकृतपञ्चमहाभूततत्कार्यभौतिकरूपेण प्रतीयादि—क. प्रतीची दि—अ. <sup>2</sup> दिशं मि—क.

जागतीति सैव जागरणमिभधीयते । अस्य द्वितीया उकाराख्या मात्रा अपञ्चीकृत-पञ्चीकृतपञ्चमहाभूततत्कार्यजाप्रद्वासनाऽऽित्मका स्वग्नं स्वप्नावस्था भवति । अस्य नृतीया मकाररूपिणी मात्रा तु पञ्चीकृतापञ्चीकृतपञ्चमहाभूततत्कार्यव्यष्टिसमष्टि-कारणरूपेयं सुषुम्यवस्था भवति । अस्य चतुर्थी अर्धमात्रारूपिणी मात्रा तु जाग्रदाद्यवस्थात्रयप्रपञ्चतत्कार्यभावाभावप्रकाशकं तुर्यं तुर्यावस्था भवति ॥ १॥

# तुर्यज्ञानपथ एव सिद्धिकरः

मात्रा मात्राः प्रतिमात्रागताः सम्यक् समस्तानि पादान् जयतीति स्वयंप्रकाशः स्वयं ब्रह्म भवतीत्येष सिद्धिकर एतसाद्ध्या-नादौ प्रयुज्यते । सर्वकरणोपसंहारत्वाद्धार्यधारणाद्वद्ध तुरीयम् ॥ २॥

एवं अकारादिमात्राप्रविभक्तस्थूलसूक्ष्मादिमात्राः पूर्वपूर्वा उत्तरोत्तरप्रतिमात्रासु विलयं गता यदि तदा सम्यक् अकाराद्यर्धमात्राप्रविभक्तस्थूलादिमात्रापञ्चदशारोपापवादाधिकरणविश्वविश्वाद्यविकल्पानुत्रेकरसान्तान् समस्तानिष पादान् तुर्यतुर्यपरायणतया जयतीति प्रवोधसमकालं विद्वान् स्वयंप्रकाशो भूत्वा
स्वयं ब्रह्मेव भवतीत्येष तुर्यतुर्यो निष्प्रतियोगिकस्वमात्रमिति तत्त्वज्ञानपथः
सिद्धिकरः । एतस्मादितिरिक्तः पन्थाः कुपथ इत्यर्थः । एतस्मात् कुपथात्
अतिरिक्ततुर्यतुर्यप्रापकपथस्तु तुर्यतुर्यध्यानादौ आदिशब्दार्थनिर्विकल्पकसमाधौ च
तदिभव्यक्तिः प्रयुज्यते । तत् कथं १ तुर्यतुर्यधिगमस्य स्वातिरिक्तसर्वकरणोपसंहारसिद्धत्वात् । तदपह्वसिद्धत्वेन यत् धार्यं तत्स्वमात्रमित्यवधारणात्
तुर्यतुर्यं ब्रह्म स्वमात्रमविशिष्यत इत्यर्थः ॥ २ ॥

## तज्ज्ञानोपायः

सर्वकरणानि संप्रतिष्ठाप्य घ्यानं विष्णुः प्राणं मनिस सह करणैः मनिस संप्रतिष्ठाप्य घ्याता रुद्रः प्राणं मनिस सह करणैर्नी-दान्ते परमात्मनि संप्रतिष्ठाप्य घ्यायीतेशानं प्रघ्यायितव्यम् ॥ ३ ॥ तत्रोपाय उच्यते—-यत्तुर्यं ब्रह्मेति प्रिथितं तत्र सर्वकरणानि संप्रतिष्ठाप्य सम्यग्विद्यापनं कृत्वा यदेतिह्रिद्यापनाधिष्ठानं तद्रह्मास्मीति ध्यानं कृत्वा तत्प्र-मावतः विष्णुः प्रधानपुरुषो भवति । यद्या—करणैः सह प्राणं मनिस संप्रतिष्ठाप्य मनोमात्राविद्याष्ट्रं कृत्वा यस्य मनो ब्रह्माकारपरिणतं सोऽयमेवं ध्याता खद्रो भवति । अथवा—मुमुक्षुभिः करणैः सह प्राणं मनिस मनस्तु ब्रह्मप्रणव-नादान्ते परमात्मनि संप्रतिष्ठाप्य स्वमात्रतया अवस्थातुमीश्वरं ब्रह्म प्रकर्षेण ध्यायितव्यं तस्मात् ईशानं आत्मेति ध्यायीत ॥ ३॥

### शिवस्यैव ध्येयत्वम्

सर्वमिदं ब्रह्मविष्णुरुद्रेन्द्रास्ते संप्रसूयन्ते सर्वाणि चेन्द्रियाणि सह मूतैर्न कारणं कारणानां ¹ध्याता कारणं तु ध्येयः सर्वैश्चर्यसंपन्नः सर्वेश्वरः शंभुराकाशमध्ये ध्रुवं स्तब्ध्वाऽधिकं क्षणमेकं क्रतुशतस्यापि चतुःसप्तत्या यत् फलं तदवामोति क्रत्स्नमोंकारगतिश्च सर्वध्यानयोग- ज्ञानानां यत् फलमोंकारो वेद पर ईशो वा शिव एको ध्येयः शिवंकरः सर्वमन्यत् परित्यज्य ॥ ४ ॥

यस्मात् इदं सर्वं जगत् तत्सर्गस्थितिभङ्गकर्तारो ब्रह्मविष्णुरुद्राश्च ते संप्रसूयन्ते पञ्चभूतेः सह सर्वाणीन्द्रियाणि च संप्रसूयन्ते तत्कार्णमीश्वराख्यं ब्रह्म, तदितिरेकेण भूतैः सह इन्द्रियाणि सत्त्वरजस्त्तमांसि वा निह कारणपदं भजित । मद्व्यतिरिक्तमणुमात्रं न विद्यते इति ध्याता परमेश्वरस्तु स्त्वयमेव सर्वध्येयो भूत्वा स्वकार्यत्वेऽपि मिथः कार्यकारणभावमापन्नानां वियदादीनां कारणं भवित । सर्व-कारणत्वेन यो ध्येयः सोऽयं सर्वज्ञत्वसर्वेश्वरत्वसर्वकारणत्वसर्वान्तर्यामित्वादि-सर्वेश्वर्यसम्पन्नः सर्वेश्वरः त्वांशजसर्वप्राणित्वामित्वात् शंभः सर्वसुखकृत्त्वात् एवंविशेषणविशिष्टः परमात्मा सदा यो विजयते तमेतं ध्रुवं आत्मानं यः कोऽपि वा पुरुषः त्वद्वदयाकाशमध्ये अधिकं क्षणं एकं क्षणं क्षणार्धं वा ध्यानपूर्वकं स्तब्ध्वा

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> धाताध्या—क. ध्याता ध्या—अ १.

स्तम्मियत्वा ध्यायीत तस्य तङ्गावापित्तरेव परमफलं, आन्तराळिकफलं तु चतुस्सप्तत्यधिकशतकत्वनुष्टानतो यत्फलं तद्वाप्नोति कृत्स्नमोङ्कारगतिश्चानेन विदिता भवेत्। एवमोङ्कार ओङ्कारं यः वेद सोऽयं मुनिः सर्वध्यानयोगञ्चानानां यत्फलं विद्यते तद्वाप्नोति। एवमोङ्कारिवत् पर ईशो वा शिव एको ध्येयः स्वभक्तपटळस्य शिवङ्करश्च भवति। यस्मादेवं तस्मात् सर्वमन्यत् परित्यज्य तद्धिकरणे निरिधकरणे वा ॥ ४ ॥

#### अध्ययनफलम्

समाप्ताऽथर्वशिखा तामधीत्य द्विजो गर्भवासाद्विमुक्तो मुच्यत एतामधीत्य द्विजो गर्भवासाद्विमुक्तो विमुच्यत इत्यो स्तय-मित्युपनिषत् ॥ ५ ॥

परिसमाप्तेयं अथवेशिखा तामर्थतो द्विजः अधीत्य तज्ज्ञानमिहस्रा पुरैव गर्भवासाद्विमुक्तः स्वाज्ञानव्यवधानतो बद्धवद्भातः स्वाज्ञानापाये जीवन्मुक्तो भूत्वा विमुच्यते विदेहमुक्तो भवति । अभ्यास आदरार्थः । एतद्थर्वशिखो-पनिषद्र्थविचारजन्यज्ञानेन विदेहमुक्तो भवतीत्युक्तमित्येतत्तत् औं सत्यं अवि-तथम् । इत्युपनिषच्छब्दः प्रकृतोपनिषत्परिसमाध्यर्थः ॥ ९ ॥

# इति तृतीयः खण्डः

श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्गह्मयोगिना । लिखितं स्याद्विवरणं शिखोपनिषदः स्फुटम् । शिखोपनिषदो व्याख्या विशस्यधिशतं स्मृता ॥

इति श्रीमदीशायष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे त्रयोविंशतिसङ्ख्यापूरकं अथर्वणशिखोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम्

# अथर्वशिर-उपनिषत्

भद्रं कर्णेभि:-इति शान्तिः

देवानां ख्रस्वरूपजिज्ञासा

देवा ह वै स्वर्ग लोकमगमंस्ते देवा रुद्रमप्टच्छन् को भवानिति ॥ १॥

अथर्विशिरसामर्थमनर्थवातमोचकम् । सर्वाधारमनाधारं स्वमात्रं त्रैपदाक्षरम् ॥

इह खलु अथर्वणवेदप्रविभक्तियं अथर्वशिरआख्योपनिषत् परंब्रह्मार्थतया दृश्यते । प्रश्नमुण्डकमाण्डूक्यवत् अस्या उपोद्धातादिकमूह्मम् । यथोक्तलक्षण-लक्षिताया उपनिषदः स्वल्पप्रन्थतो विवरणमारम्यते । देवताकदम्बरुद्रप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका विद्यास्तुयर्था । केयमाख्यायिकेयत आह—देवा इति । स्वदेहप्रभया द्योतनवन्तः इन्द्रादयः देवाः, ह वा इति निपातौ वृत्तानुस्मरणार्थी, स्वर्लोकनिवासिभिरिप गेयं स्वर्गे लोकं महाकैलासं अगमन् गतवन्तः । ये महाकैलासं प्रविष्टाः ते देवाः स्वातिरिक्तास्तितारुजं द्रावयित नाश्यतीति रुद्रमपृच्छन् पृष्टवन्तः । किमिति १ को भवानिति ॥ १ ॥

खेकत्वप्रतिपादनम्

सोऽब्रवीद्हमेकः प्रथममासं वर्तामि भविष्यामि च नान्यः कश्चित् मत्तो व्यतिरिक्त इति ॥ २ ॥ तैरेवं पृष्टो रुद्र आह—सोऽब्रबीदिति । य एवं देवै: पृष्टः सोऽयं रुद्रोऽब्रवीत् । किमिति ? अस्मदादिप्रत्ययमासकप्रत्यप्रूपेण अहमेकः। तत्रोपपत्ति-माह—प्रथममिति । प्रथमं सृष्टेः प्राक् अहमासं स्थितवान् इदानीं वर्तामि इतो भविष्यामि च कालत्रयापरिच्छित्रोऽस्मि । नान्यः कश्चिद्पि मत्तः सर्वेश्वरात् व्यतिरिक्तोऽस्तीति ॥ २ ॥

## स्द्रस्य सर्वात्मत्वम्

सोऽन्तरादन्तरं प्राविशत् दिशश्चान्तरं संप्राविशत् ॥ ३ ॥
सोऽहं नित्यानित्योऽहं <sup>1</sup>ब्रह्माहमब्रह्माहं प्राञ्चः प्रत्यञ्चोऽहं
दक्षिणाञ्चोदञ्चोऽहं अधश्चोध्वं च दिशश्च विदिशश्चाहं प्रमानपुमान्
स्वियश्चाहं सावित्र्यहं गायत्र्यहं सरस्वत्यहं त्रिष्टुंब्जगत्यतुष्टुप्चाहं
छन्दोऽहं गाईपत्योऽहं दक्षिणाग्निराहवनीयोऽहं सत्योऽहं गौरहं
गौर्यहं ज्येष्ठोऽहं श्रेष्ठोऽहं विरिष्ठोऽहमापोऽहं तेजोऽहं ऋग्यजुस्सामाथवाङ्गिरसोऽहमक्षरमहं क्षरमहं गोप्योऽहं गुह्मोऽहमरण्योऽहं
पुष्कर्महं पवित्रमहं अग्रं च मध्यं च बहिश्च पुरस्ताह्शासु
दिक्ष्ववस्थितमनवस्थितं च ज्योतिरित्यहमेकः सर्वे च मामेव॥ ४॥

देवान् प्रत्येवमुक्तवा सोऽयं रुद्रः निरावृतः स्वेन रूपेण सर्वान्तरात् ईश्वरात् अन्तरं स्वातिरिक्तसाक्ष्यभासकसाक्षिभावं प्राविशत्, "सर्वस्य साक्षी ततः सर्वस्मात् अन्यो विलक्षणः" इति श्रुतेः। अन्तर्याम्यात्मना प्राच्यादि-दिशश्चान्तरं संप्राविशत् ॥ ३॥ य एवंविधः सोऽहं स्वज्ञादिदृष्टिमाश्रिय आधाराधेयात्मना नित्यानित्यरूपः, कारणं ब्रह्म कार्यं अब्रह्म आत्मानात्म-रूपोऽपि अहमेव, "नान्यः कश्चित् मत्तो व्यतिरिक्तः" इति प्रतिज्ञातत्वात्।

<sup>1</sup> ब्रह्माहं ब्र—अ, अ १, अ २, क.

प्रागादिदिक्षु अञ्चतीति प्राश्वः इत्यादि समानम् । प्रागाग्नेयादिदिशश्च विदिशश्च अधश्चोध्वं च पुंनपुंसकस्त्रीजातिश्च गायत्र्यादिशक्तित्रयं च त्रिष्टुबादिछन्दस्त्रयं च गाईपत्याद्यग्नित्रत्रयं च प्रातिभासिकादिसत्यमि यत्सत्तामाश्रित्य प्रवृत्तं सोऽहं सत्यः कामधेनुजातिः गौः गिरिजा गौरी वयसा ज्येष्ठः गुणतः श्रेष्ठः ज्ञानेन विरष्ठः । अप्तेजोग्रहणं पञ्चभूतोपलक्ष्मणार्थ—अप्तेजआदिपञ्चभूतं च ऋगादिवेदचतुष्ठयं च कल्पितं क्षरं अकल्पितं अक्षरं च शत्रुणाऽवेदनीयं गोप्यं मित्रेणाप्यवेदनीयं गुद्धां च अरण्योऽरण्यं च पुष्करं पुण्यक्षेत्रं च पवित्रं शुद्धिहेतुस्तानादि च अग्नं मध्यं मूलं च सर्वान्तर्विद्ध्य पुरस्तात् पूर्वादिदशसु दिक्षु यद्यद्वस्थितं यद्यद्ववस्थितं तत्तत्सर्वं च मत्त्वरूपज्योतिरिति प्रतिपर्यायमहिमत्यनुसंधेयम् । नित्यानित्यादि अवस्थितमनवस्थितिमत्यन्तं सर्वज्योतिरहमेवेकः न मत्तोऽन्यदिस्त, "सर्वज्योतिरसावहम्" इति श्रुतेः । हे देवाः सर्वे च यूयं मामेव सर्वमिति जानन्तु इति शेषः ॥ ४ ॥

#### ख्ज्ञानफलम्

मां यो वेद सर्वान् देवान् वेद गां गोभिर्ज्ञाह्मणान् ब्राह्मण्येन हवींषि हविषाऽऽयुरायुषा सत्यं सत्येन धर्मे धर्मेण तर्पयामि तर्पयामि ॥ ५ ॥

यो मुसुक्षुः मां एवंविधं वेद सोऽयं मुनिः सर्वान् देवान् मत्स्वरूपतया वेद ।
तत्तद्रूपमास्थाय वैराजभावं वैकुण्ठभावं वैत्य स्वांशजजीवजातं तर्पयामीत्याह—
गामिति । गोभिः स्वाधिष्ठितसूर्यरिष्टमिभः गां भूमिं तर्पयामि ब्राह्मण्यापादककर्मणा ब्राह्मणान् तर्पयामीति सर्वत्रानुषज्यते । घृतादिह्विषा ह्वीषि
चरुपुरोडाशादीनि, आयुषा मुख्यप्राणरूपेण आयुः व्यष्टिप्राणं तर्पयामि,
पारमाधिकसत्येन व्यावहारिकादिसत्यं तर्पयामि, स्वात्मज्ञानधारणार्हधर्मेण अभ्युद्यहेतुधर्मजातं तर्पयामि । आवृत्तिस्तर्पयामीति सर्वत्रानुवृत्त्यर्था ॥ ६ ॥

#### देवकृतस्दस्तुतिः

स्वेन तेजसा ततो देवा रुद्रं नापश्यन् ते देवा रुद्रं ध्यायन्ति ंततो देवा ऊर्ध्वबाहवः स्तुवन्ति—ॐ यो ह वै रुद्रः स भगवान् यश्च ब्रह्मा भूर्मुवः सुवः तस्मै वै नमो नमः शीर्षञ्जनदों विश्व-रूपोऽसि ॥ ६ ॥ . . . यश्च विष्णुः . . . ॥ ७ ॥ . . . यश्च महेश्वरः . . . ॥ ८ ॥ . . . या चोमा . . . ॥ ९ ॥ . . . यश्च विनायकः . . . ॥ १० ॥ . . . यश्च स्कन्दः . . . ॥ ११ ॥ . . . यश्चेन्द्रः . . . ॥ १२ ॥ . . . यश्चाग्निः . . . ॥ १३ ॥ . . . या च मूः . . . ॥ १४ ॥ . . . यश्च भुवः . . . ॥ १५ ॥ . . . यश्च सुवः . . . ॥ १६ ॥ . . . यच महः . . . ॥ १७ ॥ . . . यश्च जनः . . . ॥ १८ ॥ . . . यच्च तपः . . . ॥ १९ ॥ . . . यच सत्यम् . . . ॥ २० ॥ . . . या च पृथिवी . . . २१ ॥ . . . याश्चापः . . . ॥ २२ ॥ . . . यच तेजः . . . ॥ २३ ॥ . . . यश्च वायुः . . . ॥ २४ ॥ . . . यच्चाकाराम् . . . ॥ २५ ॥ . . . यश्च सूर्यः . . . ॥ २६ ॥ . . . यश्च सोमः . . . ॥ २७ ॥ . . . यानि च नक्षत्राणि . . . ॥ २८॥ . . . ये चाष्टौ प्रहाः . . . ॥ २९ ॥ . . . यश्च प्राणः . . . ॥ ३० ॥ . . . यश्च कालः . . . ॥ ३१ ॥ . . . यश्च यमः . . . ॥ ३२ ॥ . . . यश्च मृत्युः . , . ॥ ३३ ॥ . . . यचामृतम् . . . ॥ ३४ ॥ यच मूतं भव्यं भविष्यत् ...॥ ३५॥ ... यच विश्वम् ...॥ ३६॥

. . . यच कृत्स्नम् . . . ॥ ३७ ॥ . . . यच सर्वम् . . . ॥ ३८ ॥ . . . यच सत्यम् . . . ॥ ३९ ॥ . . .

ब्रह्मैकस्त्वं द्वित्रिधोर्ध्वमधश्च त्वं शान्तिश्च त्वं पृष्टिश्च त्वं तुष्टिश्च त्वं हुतमहुतं विश्वमविश्वं दत्तमदत्तं कृतमकृतं परमपरं परायणं चेति ॥ ४०॥

इत्थं प्रौढप्रकाशात्मना विश्वरूपं दर्शयन्तं देवा द्रष्टुमशक्ताः सन्तः तं ध्यायन्ति चतुिह्मशक्तः स्तुवन्ति चेत्याह् — स्वेनेति । देवा यैर्मन्त्रैः रुद्धं स्तुवन्ति तान् मन्त्रानुदाहरित — ओमित्यादिना । ओमादौ मध्ये भूभुवः सुवरन्ते शीर्षञ्जनदों विश्वरूपोऽसि इति यथा प्रथममन्त्रोक्तादिमध्यान्तविन्यासः सर्वमन्त्रेषु समान इति वेदितव्यः । एतैर्मन्त्रैः स्तुतो रुद्धः प्रीतो भूत्वा देवानां स्वात्मानं दर्शयतीत्यर्थः ॥ ६ — ३९ ॥ श्रीरुद्धदर्शनेन सन्तुष्टा देवाः पुनस्तमेव स्तुवन्तीत्याह — ब्रह्मेकस्त्विमिति । त्वमेव ब्रह्म एकद्वित्रसङ्ख्यावाच्यमि त्वमेव उध्वेमध्यः त्वमेव स्वाविद्याद्वयत्त्कार्यशान्तिरिप त्वमेव पुष्टिः बलं तुष्टिः आनन्दः त्वमेव हुतं होमः अहुतं तद्विपरीतं विश्वं आरोपः अविश्वं अपवादः दानं दत्तं तद्विपरीतं अदत्तं कृतमकृतं सकामनिष्कामकर्म परं कारणं अपरं कार्यं स्वांशजप्राणिपटलपरायणं परिसमाप्तिस्थानमिप त्वमेवित सर्वत्रानुषज्यते ॥ ४० ॥

खं प्रति देवानां प्रार्थना

अपाम सोमममृता अभूमागन्म ज्योतिरिवदाम देवान् । किं नूनमसान् कृणवद्रातिः किमु धूर्तिरमृत मर्त्यस्य ॥ ४१ ॥ सर्वजगद्धितं वा एतदक्षरं प्राजापत्यं सूक्ष्मं सौम्यं पुरुष-मप्राह्ममप्राह्मेण वायुं वायव्येन सोमं सौम्येन प्रसित स्वेन तेजसा ¹तसा उपसंहर्त्रे महाप्रासाय वै नमो नमः ॥ ४२ ॥

¹ तस्मादुप—अ, अ १, अ २, क.

हृदिस्था देवताः सर्वा हृदि प्राणाः प्रतिष्ठिताः ।
हृदि त्वमिस यो नित्यं तिस्रो मात्राः परस्तु सः ॥ ४३ ॥
तस्योत्तरतः शिरो दक्षिणतः पादो य उत्तरतः स ओंङ्कारो
य ओंङ्कारः स प्रणवो यः प्रणवः स सर्वव्यापी यः सर्वव्यापी
सोऽनन्तः योऽनन्तः तत्तारं यत्तारं तत् सूक्ष्मं यत् सूक्ष्मं तच्छुकं
यच्छुकं तद्वैद्युतं यद्वैद्युतं तत् परं ब्रह्मेति स एकः स एको रुद्रः स
ईशानः स मगवान् स महेश्वरः स महादेवः ॥ ४४ ॥

विधाऽन्तरेण देवास्तमेव प्रार्थयन्तीत्याह—अपामेति । हे अमृत रुद्र त्वत्प्रसादात् वयं सोमं अपाम पिबेम। एवं सोमादियागं कृत्वा असृता अमरणधर्माणो देवा अभूम भन्नेम । यद्वा—स्वकृतयागादिफलं त्वय्येव समर्प्य ततः त्वतप्रसादसञ्जातचित्तशुद्धिप्राप्यज्ञानद्वारा तावकं ज्योतिः अहमेवास्मीति अगन्म गच्छामः । किंच त्वद्भावसंसिद्धज्ञानेन स्वाभेदेन चोतमानान् देवान् विराडादीन् ब्रह्मविष्णुमहेश्वरान् वा अहमेवेदं सर्वं इति अविदाम स्वात्मतया पश्यामः । एवं त्वद्दत्ताभयान् अस्मान् अरातिः कामाद्यरिषड्वर्गः स्वाज्ञानं वा किं कृणवत् किं वा कुर्यात् न किमपीत्यर्थः । नूनं निश्चयम् । एवं स्वाज्ञानारातेः अस्मचाळनसामर्थ्यामावे मर्त्यस्य मरणधर्मविशिष्टस्य मम धूर्तिः दुष्कृतिः चाळनं किमु कृणवत् दुष्कृतेरिप त्वत्प्रसादलब्धज्ञानसमकालं ब्रह्मरूपत्वात्, "पुण्यं पापं च चिन्मात्रं " इति श्रुते: ॥ ४१ ॥ ध्यानस्तवनळब्धरुद्रप्रसादा देवा: सर्वप्रासरुद्राय नमस्कुर्वन्तीत्याह—सर्वेति । यत् सर्वेषां जगतां अन्तर्याम्या-धाररूपेण हितं करोतीति सर्वजगद्धितम् । वाशब्दोऽवधारणार्थः । यत् एतत् रुद्राख्यं अक्षरं यत्प्राजापत्यं प्रजापतिभिः स्तुत्यत्वात् यन्निरितशयसूक्षमं यत्स्वानन्यमक्तपटलसौम्यं यत् पूर्णमावेन पुरुषाख्यं यत् अप्राह्मेण निविशेष-क्षिपेण सर्वप्रमाणात्राह्यमञ्यक्तं प्रसति वायञ्येन सूत्ररूपेण वायुं आध्यात्मिकं प्रसति, यत् सौम्येन रूपेण सोमं अमृतं प्रसति, यत् स्वेन तेजसा स्वातिरिक-

स्वाज्ञानध्वान्तं प्रसित तस्मै सर्वोपसंह्र्जे स्वावशेषतया सर्वप्रासाय श्रीरुद्राय परमात्मने वै नमो नमः सर्वप्रासरुद्रोऽस्मीत्यैक्यानुसंधानं कुर्म इत्यर्थः, "नमस्त्वैक्यं प्रवदेत्" इति श्रुतेः ॥ ४२ ॥ पुनः प्रकारान्तरेण देवाः स्वहृद्धि स्वात्मानं रुद्धं ध्यायन्तः तत्स्वरूपेयत्तां वर्णयन्तीत्याह—हृदिस्था इति । हृज् हरणे इति धातोः स्वाज्ञानहारिणि हृदि प्रतीचि सर्वाधारे रज्जुसपेवित्तष्ठन्तीति हृदिस्थाः देवताः सर्वाः इन्द्रादयः । तथा हृदि पञ्चवृत्तिसहितवागादिप्राणाश्च प्रतिष्ठिताः । यस्त्वं अकारादितिस्रो मात्रा या वर्तन्ते तासां परः, तुशब्दोऽनवधारणार्थः । अकारादिमात्रातद्ध्यक्षविश्वविराडोत्रादेरि पर एव भूत्वा हृदि विलसितवृत्तिसहस्रमावामावप्रकाशकप्रत्यगमिन्नपरमात्मा त्वमसि स त्वं सर्वविलक्षितवृत्तिसहस्रमावामावप्रकाशकप्रत्यगमिन्नपरमात्मा त्वमसि स त्वं सर्वविलक्षणश्चासि ॥ ४३ ॥ तस्य हृदयस्योत्तरतः शिरः मकारः तद्ध्यक्षप्राज्ञादिश्च वर्तते,

शिरोवाची मकारः स्यादकारः पादवाचकः । उकारो मध्यदेहः स्यात् तदात्मा तुर्य उच्यते ॥

इति स्मृतेः । तथा दक्षिणतः पादः अकारः तदध्यक्षः प्रतिष्ठितः । य उत्तरतो मकारः विराजते स एवोङ्कारः मकारादेः ओङ्कारावयवत्वात् ॥ ४४ ॥

### ओक्कारशव्दार्थः

अथ कस्मादुच्यते ओङ्कारो यसादुचार्यमाण एव सर्व शरीरं ऊर्घ्वमुन्नामयति तसादुच्यत ओङ्कारः ॥ ४९ ॥

य ओङ्कारः स प्रणवः इत्यादिमन्त्रार्थः तिरोहित इति मत्वा तदर्थजातं तद्राह्मणमुखेन श्रुतिः व्याकरोति—अथेति । आदौ प्रश्नोत्तररूपेण ओङ्कारस्कर्पं व्युत्पादयति—कस्मादिति । सर्वत्र अथशब्दः प्रश्नार्थः कस्मात् ओङ्कार इत्युच्यते । यस्मादुचार्यमाण एव यतः ओङ्कारोच्चारणादेव सर्व शरीरं उध्वीमुन्नामयतीव भाति ओङ्कार इति तस्मादुच्यते ॥ ४५ ॥

#### प्रणवशब्दार्थः

अथ कर्त्मादुच्यते प्रणवो यस्मादुचार्यमाण एव ऋग्यजु-स्सामाथर्वाङ्गिरसश्च यज्ञे ब्रह्म च ब्राह्मणेभ्यः प्रणामयति तस्मादुच्यते प्रणवः ॥ ४६ ॥

य ओङ्कारः स प्रणव इति प्रणवशब्दार्थमाह—अथेति । अथेतादि यस्मादुचार्यमाण एवेत्यन्तं सर्वत्र समानम् । यज्ञे ऋगादिवेदचतुष्ट्यं ब्रह्म, चशब्दः सर्वित्वगुपलक्षणार्थः, ब्राह्मणेभ्यः प्रणामयति, वेद्तिबङ्निर्वर्त्ययज्ञस्य निष्कामिषया अनुष्टितस्य चित्तशुद्धिप्राप्यज्ञानद्वारा ब्राह्मण्यपदप्रणामहेतुत्वात् । ब्राह्मणेभ्यः प्रणामयति इत्युक्त्या ब्राह्मणेतराणां वेदतदर्थप्रहणधारणाधिकाराभावो द्योत्यते । तस्मादुच्यते प्रणवः ॥ ४६ ॥

#### सर्वव्यापिशब्दार्थः

अथ कसादुच्यते सर्वव्यापी यसादुचार्यमाण एव सर्वान् लोकान् व्यामोति स्नेहो यथा पललपिण्डं शान्तमूलमोतं प्रोतमनुप्राप्य व्यतिषिक्तस्तसादुच्यते सर्वव्यापी ॥ ४७ ॥

सर्वव्यापिशब्दार्थमाह—अथेति । यथा स्नेहो वसादिविकारः शान्तमूछं मूलतः पृथक्कृतं पललपिण्डं ओतं प्रोतमनुप्राप्य व्यतिषिक्तः तत्समग्रं व्याप्य वर्तते तथा अयमात्मा स्वेन रूपेण सर्वान् लोकान् व्याप्नोतीत्यर्थः ॥ ४७ ॥

## अनन्तराब्दार्थः

अथ् कसादुच्यते अनन्तो यसादुचार्यमाण एवाद्यन्तं नोपलभ्यते तिर्यगूर्ध्वमधस्तात्तसादुच्यते अनन्तः ॥ ४८॥ ः अनन्तराब्दार्थमाह—अथेति । स्वाविद्यापदतत्कार्यजातस्याद्यन्तवत्त्वेऽपि तदारोपापवादाधिकरणस्यात्मनस्तत्तिर्यगूर्ध्वमधस्तादाद्यन्तं नोपछभ्यते, तस्य त्रिविधपरिच्छेदर्शून्यत्यादनन्तत्वं निरङ्कुशमित्यर्थः ॥ ४८ ॥

# तारशब्दार्थः

अथ कसादुच्यते तारं यसादुचार्यमाण एव गर्भजन्मजरा-मरणसंसारमहाभयात् संतारयति तस्मादुच्यते तारम् ॥ ४९ ॥

तारशब्दार्थमाह—अथेति। यद्रह्माहमस्मीति स्मृतिमात्रतः स्वाज्ञविकल्पित-जन्मादिसंसृतिसंतारणात् तारकत्वम् ॥ ४९॥

# सूक्ष्मशब्दार्थः

अथ कसादुच्यते स्ट्नं यसादुचार्यमाण एव स्ट्नो भूत्वा परशरीराण्येवाधितिष्ठति तसादुच्यते स्ट्नमम् ॥ ५० ॥

सूक्ष्मशब्दार्थमाह—अथेति । यत्प्रत्यपूर्णेण वालाप्रशतैकभागादिप सूक्ष्मो भूत्वा विश्वविश्वादिरूपतः परशरीराण्येव अधितिष्ठति तद्वस्तुतः स्यूलसूक्ष्मादि-कलनाविरळमित्यर्थः ॥ ५० ॥

## शुक्रशब्दार्थः

अथ कसादुच्यते शुक्तं यसादुचार्यमाण एव क्रन्दते <sup>1</sup>क्तामयते तसादुच्यते शुक्तम् ॥ ५१ ॥

गुक्कशब्दार्थमाह—अथेति । यत् स्वेनैव रूपेण क्रन्दते प्रकाशते स्वातिरिक्तं क्रामयते प्रकाशयति तदेव गुक्रमुच्यते, "गुक्कतेजोमयं ब्रह्म" इति श्रुतेः ॥ ५१ ॥

¹ क्रमयते--अ १, अ २, क.

# वेद्युतशब्दार्थः

अथ कसादुच्यते वैद्युतं यसादुचार्यमाण एवातिमहति तमिस सर्वे शरीरं विद्योतयित तसादुच्यते वैद्युतम् ॥ ५२ ॥

वैद्युतशब्दार्थमाह—अथेति । यदात्मतत्त्वं स्वाज्ञदृष्ट्या अतिमहति तमसि गाढस्वाज्ञानध्वान्ते सर्वे शरीरोपछक्षितस्वाविद्यापदं स्वज्ञदृष्ट्या नेति नेति इति विद्योतयति तत् वैद्युतम् ॥ ५२ ॥

#### परंब्रह्मशब्दार्थः

अथं कसादुच्यते परं ब्रह्म यसादुचार्यमाण एव बृहति बृह्यति तसादुच्यते परंब्रह्म ॥ ५३ ॥

परंब्रह्मशब्दार्थमाह — अथेति । स्वातिरिक्तं प्रसित्वा स्वयमेव सर्वोत्कर्षण वर्तत इति परं तद्रूपेणोपबृंहणात् परंब्रह्म ॥ ५३ ॥

## एकशब्दार्थः

अथ कसादुच्यते एको यः सर्वान् लोकानुद्गृह्णाति अनस्रं सृजति विस्नति वासयति तसादुच्यते एकः ॥ ५४ ॥

एकशब्दार्थमाह—अथेति । यः परमेश्वरः स्वविकल्पितसर्वान् छोकान् अहमेवेदं सर्वं इति स्वावशेषतया उद्गृह्णाति उपसंहरति, अजस्रमिति सर्वत्र संबध्यते, अजस्रं सृजति स्क्ष्मरूपेण पुनः स्थूछरूपेण विसृजति एवमपञ्चीकृतपञ्चीकृतभूतसृष्टिं कृत्वा स्वस्मिन् आधारभूते अजस्रं वासयित स्थिति करोतीत्यर्थः ॥ ५४ ॥ एकोध्दशब्दार्थः

अथ करमादुच्यते एको रुद्रः— एक एव रुद्रो न द्वितीयाय तस्थः इमान् लोकानीशत ईशनीयुर्जननीयुः ।

# प्रत्यञ्जनास्तिष्ठति सञ्चुकोचान्तकाले संस्रुच्य विश्वा सुवनानि गोप्ता ॥ तसादुच्यते एको रुद्रः ॥ ५५ ॥

एकोरुद्रशब्दार्थमाह—अथेति । स्वातिरिक्तरुदावको रुद्र एक एव तस्य निष्प्रतियोगिकत्वेनाद्वैतरूपत्वात् । तदितिरिक्तस्वाविद्यापदतत्कार्याणि न कदा-चिद्रिप द्वितीयाय तस्थुः स्थितवन्तः, तेषामाविद्यकत्वेन कारणतुल्यत्वात् । यः पुनः मूळाबीजांशयोगतः ईश्वरत्वमवळम्ब्य स्वविकल्पितेमान् छोकान् स्वस्वोचितव्यापृतौ ईशते ईष्टे, वचनव्यत्ययः छान्दसः, नियमयित, य एते छोका ईशेन जननीयुः सृज्यमाना सृष्टा वा भवेयुः, य एवं सृष्टास्त एव ते ईशनीयुः स्वोचितकर्मणि नियुज्यमाना भवेयुः, सोऽयमीश्वरः प्रत्यञ्जनाः प्रतिजनाः तेषां द्वदये सूत्रान्तर्यामिप्रत्यप्रूपेण तिष्ठति सृष्टिकाछे चतुराननात्मना विश्वा विश्वानि संसृज्य सृष्ट्वा पुनः स्थितिकाछे स्वस्मिन् भवन्तीति भुवनानि विष्णवात्मना गोप्ता रक्षिता पुनः अन्तकाछे काछाग्निरुद्रात्मना संचुकोच उपसंद्वस्य स्वयं एक एवावशिष्यते इत्यर्थः ॥ ५५ ॥

### ईशानशब्दार्थः

अथ कसादुच्यते ईशानो यः सर्वान् लोकानीशत ईशनीभिः जननीभिः परमशक्तिभिः ॥ ५६ ॥

> अभि त्वा शूर नो नुमोऽदुग्धा इव धेनवः । ईशानमस्य जगतः सुवर्दशमीशानमिन्द्र तस्थुषः ॥ तसादुच्यते ईशानः ॥ ५७ ॥

ईशानशब्दार्थमाह—अथेति । यः सर्वान् लोकान् ईशते ईष्टे नियमयति । काभिः नियमयति इत्यत्र ईशनीभिः अजडिक्रयाशक्तिवृत्तिभिः तथा जननीभिः अजडज्ञानशक्तिवृत्तिभिः तथा परमशक्तिभिः अजडेच्छाशक्तिवृत्तिभिश्च य इमान् छोकानीशते ॥ ५६ ॥ स्वाज्ञानासहनात् हे शूर तं त्वां वयं अभितो नुमः यथा घेनुस्वामी स्वकीयतया अभिमता अदुग्धा अपि घेनवो घेनुः नोपेक्ष्य पाळयति, द्वितीयार्थे प्रथमा, तथा नोऽस्मान् भवदाराधनं कर्तुमशक्तान् मत्वा केवळकरुणया परिपाळय त्वत्पदपात्रीभूतान् कुर्वित्यर्थः । हे इन्द्र परमेश्वर अस्य जगतः जङ्गमस्य स्वस्वकर्मनियन्तृत्वात् ईशानं तस्थुषः स्थावरस्यापि वृद्धयादिविक्रियानियमनात् ईशानं सुवर्लोकोपळिश्वतसर्वळोकदृशं द्रष्टारं निरङ्कुशसर्वञ्चं त्वां अभितो नुमः इति पूर्वेणान्वयः ॥ ५७ ॥

#### मगवच्छव्दार्थः

अय कसादुच्यते भगवान् यः सर्वान् भावान् निरीक्षित्यात्म-ज्ञानं निरीक्षयति योगं गमयति तसादुच्यते भगवान् ॥ ५८ ॥

भगवच्छव्दार्थमाह—अथेति । यः सर्वान् स्वांशजसर्वान् भावान् जीवान् मत्स्वरूपमेव सर्वं मदतिरिक्तं नेतीति निरीक्षित्य पुनस्तेषामपि प्रमेश्वरोऽस्मीति आत्मज्ञानं निरीक्षयति प्रत्यक्परिचतोः योगं ऐक्यज्ञानं गमयति प्रापयति स भगवानित्यर्थः ॥ ९८ ॥

#### महेश्वरशब्दार्थः

अथ कसादुच्यते महेश्वरो यः सर्वान् लोकान् संभक्षः संभक्षयत्यज्ञस्रं स्जिति विस्जिति वासयित तसादुच्यते महेश्वरः ॥ ५९ ॥

महेश्वरश्वमाह—अथेति । यः स्वाज्ञदृष्टिविकल्पितसर्वलोकान अजस्रं स्वदृष्ट्या संभक्षः उपसंहर्ता सन् संभक्षयित स्वात्ममात्राविश्वान् करोति अजस्रं सृजति विसृजति वासयतीत्युक्तार्थम् । एवं यः स्वमात्रमव-शिष्यते स एव महेश्वर इत्यर्थः ॥ ५९ ॥

### महादेवशब्दार्थः

अथ कसादुच्यते महादेवो यः सर्वान् भावान् परित्यज्यात्म-ज्ञानयोगैश्चर्ये महति महीयते तसादुच्यते महादेवः ॥ ६०॥

महादेवशब्दार्थमाह—अथेति । यः सर्वान् खातिरिक्तभावान् परित्यज्य मिथ्यात्वेन निरस्य स्वात्मज्ञानयोगैश्वर्ये स्वे महिम्नि महित महीयते सोऽयं महादेवः परमात्मेत्यर्थः ॥ ६० ॥

स्द्रस्य व्यापकत्वम्

तदेतदुद्रचरितं—

एषो हि देव: प्रदिशो नु सर्वी:

पूर्वी हि जातः स उ गर्भे अन्तः।

स विजायमानः स जनिष्यमाणः

प्रत्यङ्जनास्तिष्ठति विश्वतोमुखः ॥ ६१ ॥

विश्वतश्चक्षुरुत विश्वतोमुखो विश्वतोबाहुरुत विश्वतस्पात् । सं बाहुस्यां घमति संपतत्रैर्घावा-भूमी जनयन् देव एकः ॥ ६२ ॥

एवं रुद्रप्रशंसां कृत्वा तस्य व्यापकतामाह—तदेतदिति । देवा ह वा इत्यारम्य यदेतदुक्तं तदेतत् श्रीरुद्रचरितम् । यः प्रणवादिमहादेवान्तशब्दै-रिमिहितः एष देवो हि स्वयंप्रकाशिचद्वातः निष्प्रतियोगिकचिन्मात्ररूपोऽपि स्वाज्ञादिदृष्टिमाश्रित्य आग्नेयपूर्वादिसर्वाः प्रदिशो दिशोऽनुगतो विरौद् -हिरण्यगर्भ-रूपेण सर्वस्मात् पूर्वो हि जातः, "हिरण्यगर्भः समवर्तताष्रे" इति श्रुतेः ।

स उ स एव प्राणिनां अन्तः गर्भे वर्तते । स एव मनुष्यादिरूपेण जायमानो जनिष्यमाणश्च प्रत्यश्वनाः प्रतिप्राणिनः तेषां हृदये अन्तर्याम्यात्मना तिष्ठिति युगपत् विश्वतोमुखः स्वाविद्यापदप्रविभक्तानन्तकोटिब्रह्माण्डालङ्कारप्राणिपटल्र्ल्पेण ॥ ६१ ॥ विश्वतः सर्वतः चक्षुरुतापि विश्वतोमुखः तथा विश्वतोबाहुः उत विश्वतस्पात् । चक्षुरादिप्रहणं अनुक्तावयवकरणप्रामोपलक्षणार्थम् । सं बाहुम्यां धमति स्वसृष्टप्राणिजातं बाहुम्यां संयोजयित यस्त्वेक एव सन् द्यौश्च मूमिश्च द्यावाभूमी तदुपलक्षितानन्तकोटिब्रह्माण्डानि संसारपतनत्राणनशक्तैः संपतन्तेः जीवैश्व सह जनयन् उत्पादयन्नास्ते सोऽयं परमार्थदृष्ट्या एक एवाव-शिष्यते । स्वस्य निष्प्रतियोगिकाद्वेतरूपत्वात् एकत्वं निरङ्कुशमित्यर्थः ॥ ६२ ॥

एवमुपासनायाः फल्म्

तदेतदुपासितव्यं यद्वाचो
वदन्ति तदेव प्राह्मम् ।
अयं पन्था वितत उत्तरेण येन देवा येन ऋषयो येन
पितरः प्राप्नुवन्ति परमपरं परायणं च ॥ ६३ ॥
वालाप्रमात्रं हृदयस्य मध्ये
विश्वं देवं जातवेदं वरेण्यम् ।
तमात्मस्थं येऽनुपश्यन्ति धीरास्तेषां शान्तिः शाश्वती नेतरेषाम् ॥ ६४ ॥
यो योनि योनिमधितिष्ठत्येको
येनेदं पूर्णं पञ्चविधं च सर्वम् ।
तमीशानं पुरुषं देवमीड्यं
विश्वात्तारं शान्तिमत्यन्तमेति ॥ ६४ ॥

¹ निद्ध्यायात्तारं—अ २, क.

<sup>.</sup> B 5

एवमुपासनां तत्फलं चाह—तदिति । यत् सर्वापह्नवसिद्धं ब्रह्म स्वमात्रमिति " सन्मात्रमसदन्यत् ", " ब्रह्ममात्रमसन्न हि " इत्यादिसर्ववेदान्त-वाचोऽभिवदन्ति तदेतत् ब्रह्म निष्प्रतियोगिकस्वमात्रमिति उपासितव्यम् । कैवल्येच्छुभिः आत्मत्वेन तदेव हि ब्राह्मम् । अयं प्नथाः मार्गो विततः, इतोऽतिरिक्तमार्गस्य कुपथत्वात्, "नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय " इति श्रुतेः। येन देवर्षिपितरः प्राप्नुवन्ति—िकं तत् ?—परं परं ब्रह्म अपरं अपरं ब्रह्म उत्तरेण पथा परायणं चेति । के तत् प्राप्नुवन्ति ? ज्ञानकर्मसमुचयानुष्ठातारः ऊर्ध्वरेतसश्च, दक्षिणमार्गापेक्षया सोऽपि वितत इत्यर्थः ॥ ६३ ॥ प्राप्यस्वरूपं तज्ज्ञानाज्ञानफलं चाह—वालाप्रमात्रमिति । स्वांशजप्राणिपटलहृद्यस्य मध्ये वालाग्रमात्रं ततोऽपि सूक्ष्मम् । सर्वप्राण्यात्मतया विश्वसनीयत्वात् विश्वं देवं स्वप्रकाशं, यतो ऋगादिचतुर्वेदा जाताः तं जातवेदं सर्वज्ञकल्पं, वरेण्यं सर्वैरिप वरणीयम् । एवं यो वर्तते तमात्मस्थं प्रसञ्चं पराग्मावसापेक्षप्रसम्भावा-पायसिद्धं परमात्मानं निष्प्रतियोगिकस्वमात्रमिति येऽनुपञ्यन्सि धीराः ब्रह्म-विद्वरीयांसः तेषां शाश्वती शान्तिः विकळेवरमुक्तिः नेतरेषां स्वाज्ञानामित्यर्थः ॥ ६४ ॥ उक्तार्थस्यातिसूक्ष्मतया पुनर्भङ्गयन्तरेण तदेव विशदयति—यो योनिमिति । यः परमात्मा काळत्रयेऽप्येकरूपोऽपि स्वाविद्याद्वयतत्कार्यप्रवि-भक्तयोनि योनि प्रतियोनि विश्वविश्वाद्यविकल्पानुज्ञैकरसान्तवपुषा अधितिष्ठति वा अधितिष्ठति येनेदं परिदृश्यमानं पश्चिविधं वियदादिपञ्चभूतभौतिकजातं सर्वे च पञ्चब्रह्मात्मनाऽपि पूर्णम् । तमीशानं स्वातिरिक्ताविद्याद्वयतत्कार्यपञ्च-भूतभौतिकं प्रसित्वा निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रतया अवस्थातुमीश्वरं पुरुषं स्वाज्ञदृष्टि-प्रसक्ताविद्यापदपूरणात् देवं स्वयंप्रकाशचिद्धातुं ब्रह्मादिभिरपि स्वात्मतया ईडवं स्वाज्ञपटलसन्तारं यो मुनिः अहं ब्रह्मास्मि इति निदिध्यात् निदिध्यासनं ध्यानं कुर्यात् स मुनि: अत्यन्तं निरुपचरितं स्वा[न]तिरिक्तशान्ति विदेहकैवल्यं एति ॥

तृष्णावतां शान्त्युपायः

प्राणेष्वन्तर्मनसो लिङ्गमाहु-र्यस्मिन् क्रोधो या च तृष्णाऽक्षमा च।

# तृष्णां छित्त्वा हेतुजालस्य मूलं बुद्धचा सञ्चिन्त्य स्थापयित्वा तु रुद्रे रुद्र एकत्वमाहुः ॥

ृ तृष्णाबद्धानां ब्रह्मैक्यरूपिणी शान्तिः कथं भवतीत्यत आह्—प्राणेष्विति । प्राणेषु ब्रह्मपिपीलिकान्तप्राणिषु अन्तः हृदये यस्मिन् स्वेप्सितकामापूरणसंजातः क्रोधश्च याऽप्राप्तविषयकतृष्णा च परश्रेयोदर्शनाक्षमा च वर्तते तत्र तन्मनसो लिङ्गं तत्त्वविद आहुः । तत्र मनसो लिङ्गं संसृतिहेतुजालं स्वाविद्याद्वयन्तत्कार्यजातं तस्यापि मूलं हेतुभूतां तृष्णां मायां ब्रह्ममात्रज्ञानखद्गेन लिस्वा अपहृवं कृत्वा रुद्रे प्रतीचि स्वे महिम्नि तदपहृवसिद्धमात्मानं बुद्धया संचिन्त्य स्थापित्वा यत्तन्मात्रतयाऽवस्थितत्वं तत् रुद्ध एकत्वमाहुः, "परेऽव्यये सर्व एकीभवन्ति" इति श्रुत्यनुरोधेन सर्व प्रत्यक्परविभागिक्यप्रभवसविशेषत्वरुवस्थाने रुद्धे स्वाज्ञविकल्पतं सर्वं प्रत्यक्परविभागिक्यप्रभवसविशेषत्वरुवसाहुः कथ्यन्तीत्यर्थः ॥ ६६ ॥

#### महापाञ्चपतत्रतम्

रुद्धं शाश्चतं वै पुराणिमषमूर्जं तपसा नियच्छत । त्रतमेतत् पाशुपतम् । अभिरिति भसा वायुरिति भसा जलमिति भसा स्थलमिति भसा व्योमेति भसा सर्व ह वा इदं भसा मन इत्येतानि चक्षुंषि भसान्यभिरित्यादिना भसा गृहीत्वा विमृज्याङ्गानि संस्पृशेत्तसाद्भृतमे-तत् पाशुपतम् ॥ ६७ ॥

केवलस्वातिरिक्तास्तित्वपाशबद्धानां पश्नां कथं तद्विपरीतपशुपितयाथा-त्म्यरूपावस्थानलक्षणकेवल्यसिद्धिः स्यादित्याशङ्क्षयं तत्प्रापकोपायतया महापाशु-पतव्रतमुपदिशक्ति—रुद्रमिति । हे स्वाञ्चलोकाः यूयं रुद्रं शाश्वतं वे पुराणं, तदितिरिक्तस्याशाश्वताञ्चानविकल्पितत्वेन इदानीतनत्वात् तदेव शाश्वतं पुराणं, इषं इच्छाविषयं ऊर्ज अनं च रुद्राख्यं ब्रह्मेव, तदितरेकेण न किंचिदिस्त, तदुद्राख्यं ब्रह्माहमस्मीति तपसा विचारेण मनो नियच्छत नियमनं कुरुत । मुमुक्षुणैवं कर्तव्यमिति यत् तदेतद्वतं पाग्रुपतं, पग्रुपतियाथात्म्यप्रापकत्वात् । तदितरेकेण अग्न्यादिपञ्चभूत-मनआदिभौतिकजातसत्त्वात् कथं पग्रुपतियाथात्म्यसिद्धिः इत्याशङ्कय अग्न्यादिपञ्चमहाभूतानि मनआदिभौतिकानि तद्वेत्वव्यक्तं च ब्रह्ममात्रज्ञानाग्निना भस्म कृत्वा तद्भस्म अग्निरित्यादिमनुना गृहीत्वा स्वमात्रज्ञानत्तोयेन निमृज्य स्वाज्ञदृष्टिविकालिपताङ्गानि विमृजेत् तेन पश्चपतियाथात्म्य- छक्षणकैवल्यं स्यादित्याह्—अग्निरितिभस्मेत्यादिना ॥ ६७ ॥

# **प्रन्थपठनतद्र्थं**ज्ञानफलम्

पशुपाशिवमोक्षाय योऽथर्वशिरसं ब्राह्मणोऽधीते सोऽग्निपूतो भवित स वायुपूतो भवित स आदित्यपूतो भवित स सोमपूतो भवित स सत्यपूतो भवित स सर्वेषु तीर्थेषु स्नातो भवित स सर्वेषु तीर्थेषु स्नातो भवित स सर्वेषु वेदेष्वधीतो भवित स सर्वेदेव्रतचर्यासु चितो भवित स सर्वेदेव्रत्तचर्यासु चितो भवित स सर्वेदेव्रतचर्यासु चितो भवित स सर्वेदेव्रत्तचर्यासु चितो भवित । तेनेतिहास-प्राणानां रुद्राणां शतसहस्राणि जप्तानि भवित । गायञ्याः शतसहस्रं जप्तं भवित । प्रणवानामयुतं जप्तं भवित । स्त्रे रूपे दश पूर्वान् पूर्वान् पुनाति दशोत्तरानाचक्षुषः पिङ्कं पुनातीत्याह भगवानथर्व-शिरोऽथर्वशिरः । सङ्घल्यास्य श्रुचः पूर्वः कर्मण्यो भवित द्वितीयं जप्त्वा गाणापत्यमवाप्नोति तृतीयं जप्त्वा वेद्वमेवानुप्रविशत्यों सत्यम् ॥ ६८॥

एवं भावियतुमशक्तस्यापि पशुपाशिवमोचनोपायप्रन्थपठनतदर्थज्ञानफलं चाह—पश्चिति । यः पशुपाशिवमोचनार्थी ब्राह्मणोऽथविशिरसं उपनिषदं

<sup>&#</sup>x27; देवमेव प्र-क.

अधीते तदर्थज्ञांनं विनाऽपि प्रन्थतः पठित सोऽयं मुमुक्षुः अग्निवाय्वादित्य-सोमसत्यवत् पूतः पवित्रो भवित । स सार्धित्रकोटिमहातीर्थस्नातो भवित इत्यादि शिष्टं स्पष्टम् । प्रथमवारजपतः सर्वकर्मकृत् । द्वितीयवारजपस्तु गाणापत्य-प्रापकः । केवलपाठतोऽर्थतो वा तृतीयवारजपस्तु तत्सायुज्यस्य केवल्यस्य वा प्रापको भवित । यदाहाथविशिरो भगवान् तदेतत् ओं सत्यं, न हि तत्र संशयोऽस्तीत्यर्थः ॥ ६८ ॥

### स्दैक्यप्रार्थना

यो रुद्रो अग्नौ यो अप्स्वन्तर्य ओषधीर्वीरुधः आविवेश । य इमा विश्वा मुवनानि चक्रुपे तस्मै रुद्राय नमो अस्तु ॥ ६९ ॥

उक्तविशेषणविशिष्टरुद्दैक्यं प्रार्थयतीत्याह—य इति । यो रुद्रः परमात्मेति प्रकटितः सोऽयं स्वाइद्धिविकलिपताग्न्यादिपञ्चभूतेष्वन्तर्याम्यात्मना—ओषधी-वीरुद्रहणं भौतिकजातोपळक्षणार्थम्—भूतभौतिकजातं आविवेशेत्यर्थः "यः सर्वेषु भूतेषु तिष्ठनेष त आत्माऽन्तर्यामी" इति श्रुतेः । योऽयं रुद्रः हिरण्य-गर्भात्मना इमा इमानि विश्वा विश्वानि अनन्तकोटिब्रह्माण्डानि प्रत्यण्डं मवन्तीति चतुर्दश भुवनानि चक्रुपे निर्मितवान् तस्मै एतत्सूत्रान्तर्याम्यादिकळनारुद्राव-करुद्राय प्रत्यगमिन्नपरमात्मने नमोऽस्तु रुद्रात्मात्मनोरिक्यमस्त्वित्यर्थः ॥ ६९ ॥

### श्रीविद्यामोक्षप्रार्थना

¹अस्य मूर्घानमस्य संशीर्योऽ²थर्वा हृदयं च मन्मस्तिष्कादूर्ध्वं प्रेरयन् पवमानोऽथ शीर्ष्णस्तद्वाऽथर्वशिरो देवकोशः समुन्झितः तत्प्राणोऽभिरक्षतु श्रियमन्नमथो मनःश्रियमन्नमथो मनो विद्यामन्नमथो मनो विद्यामन्नमथो मनो मोक्षमन्नमथो मनो मोक्षमन्नमथो मन इत्यों सत्यिमत्युपनिषत् ॥ ७० ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> अद्य—अ १, क.

स्वस्वभावानुरोधेन श्रियं विद्यां मोक्षं च देहीति प्रार्थयति —अस्येति । योऽथर्वा अथर्ववेदिशिरः अस्य ब्रह्माण्डस्य अस्य पिण्डाण्डस्य च मूर्धानं समष्टित्र्यष्टितुरीययोरैक्यं संशीः शंसितवान् "रुद्र एकत्वमाहुः" "तस्मै रुद्राय नमो अस्तु '' इत्यादिना प्रतिपादितवानित्यर्थः । शंसीरित्यर्थे संशीरिति वर्णव्यत्ययः छान्दसः । मूर्भस्तुर्याधिष्ठितत्वात् , "तुरीयं मूर्भि संस्थितं " इति श्रुतेः । सर्वपावनहेतुत्वात् सोऽयं पवमानः परमेश्वरः हृद्यं हृद्योपलक्षितान्तःकरण्-सहितप्राणं अथ प्रारब्धकर्मक्षयानन्तरं शीष्णीं मस्तकात् तत्रत्यमन्मस्तिष्कात् सहस्रारमध्यगब्रह्मनाड्यन्तर्गतमेदोविकारात् अर्ध्व प्रेरयन् तद्वा तत्रैव सहस्रार-े विलिसतस्य देवस्य स्वप्रकाशिचद्वातोः तुर्यस्य स्वावृतिरूपः कोशः समुज्झितः विगिलतः विशीर्णः इत्यर्थः । ततः तत्प्राणः तत्रत्यप्राणः परमेश्वरः निर्विकल्प-कसमाधिपरवशं मत्कलेवरं अभिरक्षतु मशकाचुपद्रवतः परिपालयतु । यावन्म-द्विकल्पितकलेबरं भुवि तिष्ठति तावत् श्रियं इहलोकोपयोगिनानाविधसंपदं मद्देहधारणोपयोगि अर्झ अथो ब्रह्मविषयकं मनश्च प्राणः परमेश्वरो विद्धातु इत्यध्याहार्यम्। यावदेहधारणं तावत् स्वाविद्याद्वयतत्कार्यापह्वसिद्धनिष्प्रतियोगिक-ब्रह्ममात्रगोचरिवद्यां अन्नं अथो मन इत्युक्तार्थम् । स्वकळेबरे सत्यसित स्वातिरिक्तमस्ति नास्तीति विभ्रममोक्षं विकलेबरकैवल्यं मामनिच्छन्तमपि वृणोतु । पूर्यायत्रयेऽप्यावृत्तिरादरार्था । अस्यामुपनिषदि यद्यदुक्तं तत्सर्वे ॐ सत्यं सम्मात्रं "पश्यतेहापि सन्मात्रमसदन्यत् " इति स्वातिरिक्तासत्प्रपञ्चापह्नवसिद्ध-निष्प्रतियोगिकसन्मात्रावशेषतावादिश्रुतेः । इत्युपनिषच्छन्दः प्रकतोपनिष-त्समास्यर्थः ॥ ७० ॥

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्वसयोगिना । लिखितं स्याद्विवरणमथर्वशिरसः स्फुटम् । अथर्वशिरसो व्याख्या षष्ट्यधित्रशतं स्मृता ॥

इति श्रीमदीशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे द्वाविंशतिसङ्ख्यापूरकं अथर्वशिरआख्योपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम्

# कालाग्निरुद्रोपनिषत्

THE PERSON N

# सह नाववतु-इति शान्तिः

कालागिरद्रोपनिषन्मन्त्रख ऋष्यादि

अथ कालाग्निरुद्रोप<sup>1</sup>निषत् संवर्तकोऽग्निर्ऋषिरत्रष्टुप् छन्दः श्रीकालाग्निरुद्रो देवता श्रीकालाग्निरुद्रप्रीत्यर्थे जपे विनियोगः ॥ १॥

> ब्रह्मज्ञानोपायतया यद्विभृतिः प्रकीर्तिता । तमहं कालाग्निरुदं भजतां स्वात्मदं भजे ॥

इह खलु कृष्णयजुर्वेदप्रविभक्तयं कालाग्निरुद्रोपनिषत् ब्रह्मज्ञानसाधनभस्म-धारणविधिपरा । अस्याः स्वल्पप्रन्थतो विवरणमारभ्यते । उपोद्धातादि पूर्ववत् । सनत्कुमारकालाग्निरुद्रप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका वक्ष्यमाणविद्यास्तुस्यर्था । जपार्थेयमुपनिषत् , अस्याः ऋषिच्छन्दोदेवताऽऽदिकीर्तनात् । एविमयमुपनिषत् प्रवृत्तेत्याह—अथेति । विद्योपन्नमार्थ अथशब्दः । स्वाज्ञानतत्कार्यं काल्यति नाशयति निःशेषं भस्मीकरोतीति कालाग्नः परमेश्वरः तस्य स्वाज्ञानप्रभवसंसृति-रुद्धावकत्वात् स एव रुद्रः तत्पद्मुपगमयतीति उपनिषत् । कालाग्निरुद्रविद्या-प्रकाशकोऽयं , महामन्तः । तस्य संवर्तकोऽग्निः स्वाविद्याऽण्डभस्मीकरणपदुः

¹ निषदः सं—मु, उ.

प्रळयकाळसूर्य एव ऋषिः। अनुष्टुप्छन्दः काळाग्निरुद्रो देवता, स्पष्टम्। जपविनियोगस्तु काळाग्निरुद्रप्रीतिकरः। अनेन जपेन प्रीतो भगवान् स्वमन्त्र- जापिनां स्वाज्ञानं मोचियत्वा स्वज्ञानप्रदानेन स्वमात्रपदं प्रयच्छतीत्पर्थः॥ १॥

# त्रिपुण्ड्रविधिजिज्ञासा

अथ कालाग्निरुद्रं भगवन्तं सनत्कुमारः पप्रच्छ अधीहि भगवंस्त्रिपुण्डूविधि सतत्त्वं किं द्रव्यं कियत् स्थानं कित प्रमाणं का रेखाः के मन्त्राः का शक्तिः किं दैवतं कः कर्ता किं फलमिति च ॥ २॥

आख्यायिकामवतारयति—अथेति । सनत्कुमारो नाम ब्रह्ममानसपुत्रः जातमात्रेण परमार्थतत्त्ववित् स्वयं कृतकृत्योऽपि स्वाज्ञलोकमवलोक्य तमुद्धतुमिच्छ्या अथ स्वाज्ञलोककर्मपरिपाकानन्तरं चिरकालध्यानतः प्रादुर्भूतं कालाग्निरुद्धं भगवन्तं स्वारोपितषड्गुणैर्थ्यसंपत्त्या विराजमानं पप्रच्छ पृष्टवान् । किं तत् १ न हि स्वाज्ञलोकः स्वज्ञानोपदेशतः कृतार्थो भवति, तस्य स्वज्ञानाधिकारामावात्। न ह्यनिधकारिषु सन्तः स्वज्ञानमुपदिशन्ति, तेषां चित्तगुद्धिविकलत्वात् । तथात्वेऽपि ज्ञानोपदेशमहिम्ना कृतार्था भवेयुरिति चेन्न; स्वाज्ञान् प्रति परमार्थोपदेशस्य तद्धःप्रापकत्वात् इयत्र—

. अज्ञस्यार्धप्रबुद्धस्य सर्वे ब्रह्मेति यो वदेत् । महानरकसाम्राज्ये स तेन विनियोजितः ॥

इति श्रुते: । यत एवमतस्तेषामादौ स्वज्ञानसाधनोपदेशेन विशुद्धसत्त्वं भवति, ततः स्वज्ञानं जायते, ततः कृतकृत्या भवेयुरिति निश्चिय तत्र स्वज्ञानान्तरङ्ग-साधनं त्रिपुण्ड्मेवेति मनसि निधाय, हे भगवन् कालाग्निरुद्ध स्वाज्ञलोकविलसत्-स्वाज्ञानप्रासस्वज्ञानान्तरङ्गसाधनं सतत्त्वं स्वतत्त्वज्ञानसहितं त्रिपुण्ड्विधिमधीहि उपदिश, सप्रकारं प्रतिपादयेति पप्रच्छेत्यर्थः । किं तत्सप्रकारं ? इत्यत आह—किं द्रव्यमित्यादि । स्पष्टम् ॥ २ ॥

## शाम्भवव्रतं नाम त्रिपुण्ड्विधिः

तं होवाच भगवान् कालाग्निरुद्रः । यद्र्व्यं तदाग्नेयं भसा
'सचोजातादिपञ्चब्रह्ममन्तैः परिगृह्याग्निरिति भसा वायुरिति भसा
खिमिति भसा जलिमिति भसा स्थलिमिति भस्मेत्यनेनाभिमन्त्र्य
मानस्तोके तनय इति समुद्भृत्य मा नो महान्तिमिति जलेन संसुज्य
त्रियायुषं जमद्ग्नेरिति शिरोल्लाटवक्षःस्कन्धेषु त्रियायुषैस्त्र्यम्बकैस्त्रिशक्तिमिस्तिर्यक् तिस्रो रेखाः प्रकुर्वीत व्रतमेतच्छाम्भवं
सर्वेषु वेदेषु वेदवादिभिरुक्तं भवति तस्मात् समाचरेन्मुमुक्षुर्न
पुनर्भवाय ॥ ३ ॥

सनत्कुमारेणैवं पृष्टस्तं होवाच भगवान् कालाग्निरुद्रः। तत्र किं द्रव्यमिति प्रश्नोत्तरमाह—यद्रव्यमिति। यद्रव्यं त्रिपुण्ड्स्य तत् बृहज्ञावालोपनिषदुक्तविधिना निष्पन्नमाग्नेयं भस्मेति। के मन्त्राः इति प्रश्नोत्तरमाह—सद्योजातादीति। सद्योजातादिपश्वन्नद्वामन्त्रेः दक्षिणहस्तेन श्रोतभस्म परिगृह्य वामहस्ते निधाय। अनेन पञ्चभूतमन्त्रसमुदायेन वामहस्तस्यं भस्म दक्षिणपाणिना स्पृशन् अभिमन्त्रय पुनः मा नस्तोके तनये इति मन्त्रेण सम्यगुद्ध्य उद्धृतं भस्म मा नो महान्तं इति मन्त्रेण जलेन संसृज्य। ततः "कियत्स्थानं" इति प्रश्नोत्तरमाह —त्रियायुषमिति। त्रियायुषं जमद्गेः इति मन्त्रेण शिरोललाटवश्चस्यक्तेषु स्थलेषु धारयेदिति शेषः। "का रेखा" इति प्रश्नोत्तरमाह—त्रियायुषेरिति। त्रियायुषं "त्रियायुषं " इति पञ्चमिमन्त्रैः त्र्यम्बकानुवाकैः मृत्युख्यसूक्तमन्त्रैः त्रिशक्तिभः दुर्गालक्ष्मीसरस्वतीभः तत्प्रतिपादकमन्त्रैः "जातवेदसे सुनवाम सोमं" इति, "हिरण्यवर्णा हरिणीं" इति, "पावका नः सरस्वती" इति च

<sup>1</sup> गोमयं भ-क.

<sup>.</sup> B6

दुर्गालक्ष्मीसरस्वतीमन्ताः तैः क्रियाज्ञानेच्छाशक्तिभिर्वा शिरोळ्ळाटादिस्थलेषु तिस्रो रेखाः प्रकुर्वीत । नियमेनैवं त्रिपुण्ड्रधारणं क्रियते इति यत् तत् एतत् शाम्भवन्नतम् । "कित प्रमाणं" इति प्रश्नोत्तरमाह—सर्वेष्वित । यदेतत् शाम्भवन्नतं तत् सर्वेषु वेदेषु बृहज्ञाबाळभस्मजाबाळादिषु वेदवादिभिः संवर्तकादिभिः ये संसारान्मोक्तुमिच्छन्ति तैः एतत् शाम्भवन्नतं अवश्यं कर्तत्र्य-मिति उक्तं भवति । यस्मादेवं तस्मान्मुमुक्षुरपुनर्भवाय एतत् त्रिपुण्ड्रधारण-ळक्षणं शाम्भवन्नतं समाचरेत् ॥ ३ ॥

# त्रिपुण्डूरेखाप्रमाणम्

अथ सनत्कुमारः प्रमाणमस्य पप्रच्छ त्रिपुण्डूधारणस्य ॥ ४ ॥ त्रिधा रेखा आल्लाटादाचक्षुषोरामूर्धोराभ्रुवोर्मध्यतश्च ॥ ५ ॥

कित प्रमाणं इति प्रश्नोत्तरं वेदादिभिरुक्तं भवतीति सामान्येनोक्तमिप तिद्विशेषबुभुत्सया सनत्कुमारोऽथ कालाग्निरुद्धं भगवन्तं अस्य त्रिपुण्ड्रधारणस्य प्रमाणं पप्रच्छ ॥ ४ ॥ सनत्कुमारेणैवं पृष्टो भगवानेवमाह—त्रिपुण्ड्रेति । वैदिकत्रिपुण्ड्रधारणस्य त्रिधेव रेखाः आ ल्लाटात् आचक्षुषोः आमूर्त्रोः आभ्रुवोर्मध्यतश्च चक्षुर्भूयुगमारभ्य ल्लाटमस्तकपर्यन्तं त्रिपुण्ड्ं धारये-दिसर्थः॥ ६ ॥

# रेखात्रयस्य शक्तिदेवताऽऽदिप्रतिपादनम्

याऽस्य प्रथमा रेखा सा गाईपत्यश्चाकारो <sup>1</sup>रजः स्वात्मा क्रियाशक्तिर्ऋग्वेदः प्रातःसवनं महेश्वरो देवतेति ॥ ६ ॥ याऽस्य द्वितीया रेखा सा दक्षिणाग्निरुकारः <sup>2</sup>सत्त्वमन्तरात्मा चेच्छाशक्तिर्यजुर्वेदो माध्यंदिनं सवनं सदाशिवो देवतेति ॥ ७ ॥ <sup>1</sup> रजो भूढोंकः स्वा—मु, क. <sup>2</sup> सत्वमन्तरिक्षमन्त—मु.

याऽस्य तृतीया रेखा साऽऽहवनीयो मकार¹स्तमः परमात्मा ज्ञानशक्तिः सामवेदस्तृतीयसवनं महादेवो देवतेति ॥ ८ ॥

"का शक्तुः ? किं दैवतं ? " इति प्रश्नोत्तरमाह—याऽस्येति । याऽस्य त्रिपुण्डुस्य प्रथमा रेखा सा इयं गाईपत्यः, चशब्दः पृथिव्यग्न्याद्युपलक्षणार्थः, व्यष्टिसमष्टिक्रपोऽयं अकारः विश्वविराडोत्रधिष्टितः रजो रजोगुणविशिष्टः भूलींकः खरयाः प्रथमरेखायाः आत्मा खात्मा क्रियाशक्तिः चतुराननाधिष्ठिता ऋग्वेदः प्रातः सवनं महान् अपरिच्छिन्नश्वासावीश्वरश्वेति महेश्वरः आत्मा देवता । इतिशब्दः प्रथमरेखाप्रमाणसमास्यर्थः ॥ ६ ॥ द्वितीयरेखेयत्तां विशदयति— याऽस्येति । अस्य त्रिपुण्ड्रस्य या द्वितीया रेखा सा एव दक्षिणाग्निः व्यष्टिसमष्टिरूपोऽयं उकारः तैजससूत्रानुज्ञात्रधिष्टितः सत्त्वगुणः अन्तरात्मा विष्णुः चराब्दः त्रिष्टुबाद्युपलक्षणार्थः । इच्छाशक्तिः सत्यसङ्कलपरूपिणी यजुर्वेदो माध्यन्दिनं सवनं सदाशिवः द्वितीयरेखाया देवता । इतिशब्दः द्वितीयरेखा-प्रमाणसमास्यर्थः ॥ ७ ॥ तृतीयरेखेयत्तामाह—याऽस्येति । अस्य त्रिपुण्ड्स्य या तृतीया रेखा सा एव आहवनीयो मकारः व्यष्ट्यादिविभागयुक्तः प्राज्ञेश्वरानुज्ञेकरसाधिष्ठितः तमोगुणविशिष्टः परमात्मा रुद्रः, "परमात्मा महेश्वरः " इति श्रुते:, ज्ञानशक्तिः निरङ्कुशसर्वज्ञरूपिणी सामवेदो गीति-विशिष्टः तृतीयसवनं महांश्वासौ देवश्वेति महादेवः अस्य तृतीयरेखाया देवता । इतिशब्दः तृतीयरेखासमाप्यर्थः। एवं रेखात्रये गाईपत्यादिसदाशिवान्तवृष्टिः कार्येत्यर्थः॥ ८॥

#### विद्याफलम्

त्रिपुण्डूविधिं भस्मना करोति यो विद्वान् ब्रह्मचारी गृही वानप्रस्थो यतिर्वा स महापातकोपपातकेभ्यः पृतो भवति स सर्वेषु

<sup>&#</sup>x27; स्तमो बौलोंकः प-मु.

तीर्थेषु स्नातो भवति स सर्वान् वेदानधीतो भवति स सर्वान् देवान् ज्ञातो भवति स सततं सकलरुद्रमन्त्वजापी भवति स सकलभोगान् अङ्क्ते देहं त्यक्त्वा शिवसायुज्यमेति न स पुनरावर्तते न स . पुनरावर्तत इत्याह भगवान् कालाग्निरुद्र: ॥ ९ ॥

"कः कर्ता ?" इति प्रश्नोत्तरमाह—त्रिपुण्ड्रेति । य एवं विद्वान् मुनिः त्रिपुण्ड्विधि सस्मना करोति सोऽयं ब्रह्मचारी गृही वानप्रस्थो यतिर्वा स्वाश्रमाचारसंपन्नः त्रिपुण्ड्राधिकारी कर्ता भवति । " किं फलं च " इति प्रश्नोत्तरं सामान्यविशेषफलमप्याह — स इति । य एवं विद्वान् स महापातकोप-पातकेभ्यः पूतो भवति —यद्येवमाचरणात् पुरा ब्रह्महत्याऽऽदिपातकी परदार-प्रवेशाद्यपपातकी वा भवतु सः अपि तदा गुरुमुखादेवं त्रिपुण्ड्विधि ज्ञात्वा यथावत् करोति चेत् तेभ्यः पातकेभ्यः पूतः पावितो भवति सार्धत्रिकोटि-सङ्ख्याविशिष्टसर्वेषु तीर्थेषु अस्नाताऽपि स्नातः स्नानफलमाक् भवति । तथा सर्वीन् वेदानधीतो भवति सर्ववेदपारायणफलं चित्तशुद्धयात्मकं लभत इत्यर्थः। सर्वान् देवान् ज्ञातो भवति स सततं सकलरुद्रमन्त्रजापी भवति । स सकल-भोगान् इहामुत्रप्रभवान् मुङ्के इति यत्तदान्तराळिकफलं, मुख्यफलं तु वर्तमानदेहं देहाद्यभिमति वा त्यक्त्वा शिवेन सायुज्यं सयुग्भावं, यदि कदाचित् त्रिपुण्डू-धारणमहिम्ना स्वातिरिक्ताविद्यापदतत्कार्यापह्नवसिद्धं ब्रह्म निग्प्रतियोगिकस्वमात्रमिति सम्यज्ज्ञानी भवति तदा परममुख्यफलं विकलेबरकैवल्यं वा एति । ततः कि पुनरावर्तते इत्यत आह—नेति । "ब्रह्मभावं प्रपद्येष यतिर्नावर्तते पुनः" इत्यादिश्रुत्यनुरोधेन न स पुनरावर्तते न स पुनरावर्तते इत्याह भगवान् कालाग्निरुद्रः । आवृत्तिरादरार्था ॥ ९ ॥

**ग्रन्थाध्य्यनफलम्** 

यस्त्वेतद्वाऽधीते सोऽप्येवमेव भवतीत्यों सत्यमित्युपनिषत्॥ १०॥

यस्त्वेवं कर्तुमशक्तः एतत्कालाग्निरुद्दोपनिषदं वाऽधीते सोऽप्येवमेव भविष्यति । किं तत् ? यत् ओंकाराप्रविद्योततुर्यतुरीयं ब्रह्म तदेव सत्त्यं स्वाति-रिक्तासदपह्नवसिद्धसन्मात्रं ब्रह्मैव भवति ''सन्मात्रमसदन्यत्'' इति श्रुतेः । इत्युंपनिषच्ळ्यः उपनिषत्समाप्त्यर्थः ॥ १० ॥

> श्रीवासुदेवेन्द्रिशिष्योपनिषद्गह्मयोगिना । कालाग्निरुद्रव्याख्येयं लिखिता स्वात्मशुद्धये । कालाग्निरुद्रोपनिषद्भाख्याग्रन्थस्तु सप्ततिः ॥

इति श्रीमदीशायष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे अधाविंशतिसङ्ख्यापूर्कं कालाभिस्दोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम्

# केवल्योपनिषत्

## सह नाववतु—इति शान्तिः

'ब्रह्मविद्याजिज्ञासा

अथाश्वलायनो भगवन्तं परमेष्ठिनं परिसमेत्योवाच----

अधीहि भगवन् ब्रह्मविद्यां वरिष्ठां सदा सद्भिः सेव्यमानां निगृढाम्। ययाऽचिरात् सर्वपापं व्यपोद्य परात् परं पुरुषमुपैति विद्वान्॥१॥

of a factorian blood and analytic

कैवल्योपनिषद्वेद्यं कैवल्यानन्दतुन्दिलम् । कैवल्यगिरिजाऽऽरामं स्वमात्रं कलयेऽन्वहम् ॥

इह खलु कृष्णयजुर्वेदान्तर्गतकेवल्ञाखायां विद्यात्रयं प्रकाशितम् । तत्र कर्मविद्याशीलिनां पुनरावृत्तिमचन्द्रलोकाप्तिरुक्ता । उपासनाविद्याशीलिनां कर्मो-पासनासमुचयानुष्ठानादपुनरावृत्त्यर्द्वद्वालोकाप्तिरिमहिता । मार्गद्वयविरक्तानां उक्तसाधनसम्पन्नानां केवल्यावाप्तिसाधनतया ब्रह्मविद्यारूपेयं केवल्योपनिषदा-रञ्चा । वक्ष्यति चैवं "अधीहि भगवन् ब्रह्मविद्यां वरिष्ठां " इति, "तत्त्वमेव तत् ", "परात् परं पुरुषमुपैति विद्वान् " इति च । एवमुक्तलक्षण-लक्षितकेवल्योपनिषदोऽलपप्रन्थतो विवरणमारभ्यते । आख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । अथ यथोक्तसाधनसम्पत्त्यनन्तरं अश्वलायनापत्यं आद्वलायनः मुनिः भगवन्तं

षडुणैश्वर्यसम्पन्नं परमस्थानस्थितितः परमेष्ठिनं शास्त्रोक्तिविधना परिसमेत्य श्रद्धाभिक्तपुरस्सरं उवाच । किमित्यत आह—अधीहीति । हे भगवन् यया विद्या विद्वान् अचिरात् कृत्याकृत्यप्रभवपुण्यपापे व्यपोद्ध सहेत् त्याऽपह्वीकृत्यं, आरोपापवादापेक्षया तदिधकरणं परं तस्मादिप परं निरिधकरणं निष्प्रतियोगिकपूर्णं पुरुषं स्वमात्रिधया उपैति तामेतां स्वातिरिक्तास्तिताबुद्धेः निगृद्धां आवृतवद्भातां सदा सद्भिः ब्रह्मरातैः ब्रह्ममात्रपदप्रापकोपायतया सेव्यमानां चतुष्प्रष्टिकलाविद्यातोऽपि वरिष्ठां स्वातिरिक्तकलनाऽपह्नवसिद्धब्रह्ममात्र-विद्यां अधीहि केवलकृपयोपदिशेत्यर्थः ॥ १॥

#### ब्रह्मविद्यासाधनं तत्फलं च

तस्मै स होवाच पितामहश्च श्रद्धामक्तिघ्यानयोगादवेहि ॥ २ ॥ न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैके अमृतत्वमानशुः । परेण नाकं निहितं गुहायां विश्राजते यद्यतयो विशन्ति ॥ ३ ॥ वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः संन्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः । ते ब्रह्मलोकेषु परान्तकाले परामृतात् परिमुच्यन्ति सर्वे ॥ ४ ॥

मुनिनैवं पृष्टो भगवानुवाच—तस्मा इति । य एवं पृष्टः सोऽयं जगित्पतरो दक्षादयः तेषां पिता पितामहः, चोऽप्यर्थः, सर्वलोकगुरुरिप यथोक्ताधिकारिणे तस्मै होवाच नोपेक्षां कृतवान् । यन्मया निरूप्यमाणं निर्विशेषं ब्रह्म यतो न सहसा साक्षात्कर्तु शक्यं अतः तदुपायभूतश्रद्धाभक्तिध्यानयोगादवेहि जानीहीत्यर्थः । मदुक्तार्थास्तिक्यबुद्धिः श्रद्धा, मदुक्तार्थभजनं भक्तः, विजातीय-प्रत्ययतिरस्कारपूर्वकं सजातीयप्रत्ययप्रवाहीकरणं ध्यानं, मदुक्तार्थपर्यवसानधीः योगः, एवं साधनवता ब्रह्म ज्ञातुं शक्यिमत्यर्थः ॥ २ ॥ यथा श्रद्धाभक्तिध्यानयोगादि ब्रह्मविद्यासाधनं तथा संन्यासोऽपीत्याह—न कर्मणेति । न श्रौतस्मार्तकर्मणा, न मनुष्यलोकसाधनप्रजया, न देवमानुषवित्तेन चामृतत्वमस्ति, तेष्रं

धर्मप्रजाधनानां गतागतलोकभ्रमणहेतुत्वात् । केनामृतत्वसिद्धिः इत्यत आह— त्यागेनेति । एके परमार्थद्शिनः श्रीतस्मार्तसर्वकर्मपरित्यागेन व्यक्ताव्यक्त-विष्णुलिङ्गायमानपारमार्थिकसंन्यासेन ब्रह्ममात्रसम्यज्ज्ञानात्मना अमृतत्वं ब्रह्म-मात्रावस्थितिलक्षणकैवल्यं आनशुः आनिशरे, प्राप्ता इत्यर्थः । कथं त आनशुरित्यत्र, कं सुखं तत्प्रतियोगि दुःखं अकं तद्यत्र न विद्यते स नाकः खर्गः तं परेण स्वर्गादेरुपरि । यद्वा-परेण स्वातिरिक्ताविद्यापदतत्कार्यादिप परं नाकं परमानन्दरूपम् । गुहायां बुद्रौ निहितं सत् प्रत्यगभेदेन यद्विश्राजते यत्प्रत्यक्परविभागासहं ब्रह्ममात्रं तन्मात्रावस्थानयतनशीलाः यतयः खावशेषतया विशन्ति तन्मात्रतया अवशिष्यन्त इत्यर्थः ॥ ३ ॥ ये ब्रह्ममात्रपर्यवसन्नास्ते किंविशेषणविशिष्टा इत्यत्र—ईशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषदो हि वेदान्तः, तनिष्पन्नं "ब्रह्ममात्रमसन्तर् हि '' इत्याद्यसत्प्रपञ्चापह्नवसिद्धब्रह्ममात्रानुवादिश्रुतिसिद्धविज्ञानं, तेन ब्रह्म स्वमात्रमिति येरेवमर्थो निश्चितः ते वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः। स्वाज्ञदृष्टिप्रसक्तस्वाविद्यापद्तत्कार्यापह्नवो हि संन्यासयोगः स्वातिरिक्तासंभवज्ञानं तस्मात् संन्यासयोगात् । यतयः — व्याख्यातम् । एवं विज्ञानवन्तो यतयः ते ब्रह्मैव भवन्तीत्पत्र न विवाद:। यद्येवं ज्ञानरहिताः केचन यतयस्ते रागादि-कालुष्याभावात् शुद्धं सत्त्वमन्तःकरणं येषां ते विशुद्धसत्त्वाः सन्तः ते ब्रह्मलोकेषु उपासनातारतम्यतः तेषां भिन्नभिन्नतया भानात् बहुवचनं युज्यते, तेषु ब्रह्मलोकेषु परान्तकाले विराडपेक्षया परस्य ब्रह्मणोऽन्तकाले द्विपरार्घावसानकाले परामृतात् अन्याकृतोपाधितः परिमुच्यन्ति परिमुच्यन्ते सर्वतः सर्वे मुक्ता भवन्ति । यद्वा-ब्रह्मविद्वरीयांसो भूत्वा ब्रह्मविद्वरिष्ठताऽऽप्तये यतन्त इति यतयः । यैः ब्रह्म स्वावशेषतया लोक्यते ते ब्रह्मलोकाः ब्रह्मविद्वरिष्ठा इत्यर्थ:। यद्वा--ब्रह्मैव लोका ब्रह्मलोकाः तेषु--पूजायां बहुवचनयोगात्-ब्रह्मछोकेषु ब्रह्ममात्रे परं स्वातिरिक्तं तत् कालययपहृवं करोतीति परान्तकालं तस्मिन् परान्तकाले ब्रह्मणि कार्यापेक्षया कारणस्य परत्वेनामृतत्वात् परामृतं कारणं तस्मात् कार्यकारणकलनारूपपरामृतात् परिमुच्यन्ति मुच्यन्ते । परामृता इति पाठान्तरं, स्वातिरिक्तपरत्वेन पराश्च ते अमृताश्चेति परामृताः ब्रह्मविद्वरिष्ठाः । सर्वे पुरैव विमुक्ताः पुनः परिमुच्यन्ते इत्युपचर्यन्ते, "परामृता ब्रह्मविदां वरिष्ठाः" इति प्रमोक्तेः, ब्रह्मैव भवन्तीत्यर्थः ॥ ४॥

## सविशेषब्रह्मध्यानपरिकरः

विविक्तदेशे च सुखासनस्थः शुचिः समग्रीविशारःशरीरः । अत्याश्रमस्थः सकलेन्द्रियाणि निरुष्य भक्त्या खगुरुं प्रणम्य । हृत्पुण्डरीकं विरजं विशुद्धं विचिन्त्य मध्ये विशदं विशोकम् ॥ ९ ॥ अचिन्त्यमञ्यक्तमनन्तरूपं शिवं प्रशान्तममृतं ब्रह्मयोनिम् । विदादिमध्यान्तविहीनमेकं विमुं चिदानन्दमरूपमञ्जतम् ॥ ६ ॥ उमासहायं परमेश्वरं प्रमुं त्रिलोचनं नीलकण्ठं प्रशान्तम् । ध्यात्वा मुनिर्गच्छिति भूतयोनि समस्तसाक्षि तमसः परस्तात् ॥ ७॥

एवं निर्विशेषं ब्रह्म मन्दाधिकारिमिः प्रतिपत्तुं अशक्यमिति मत्वा तदनुकम्पया सिवशेषं निरूपयन् देशासनादिविशेषमाह—विविक्त इति । विविक्तदेशे
जनसंबाधरिहतप्रदेशे । चशब्दादुचितकाले । ग्रुचिः सन् सुखासने खिस्तकादो
स्थित्वा समग्रीविशरःशरीरः ऋजुकायो भूत्वा करणग्रामिनरोधनं कुर्यात् ।
कथमेवमाश्रमिणां संभवतीत्यत आह—अत्याश्रमस्थ इति । व्रतिकामिवनिनो
ह्याश्रमिणः तानतीत्य तुर्याश्रमे तिष्ठतीति अत्याश्रमस्थः, तस्य निर्विक्षेपत्या
करणग्रामिनग्रहक्षमत्वात् । सोऽयं परिव्राद् सकलेन्द्रियाणि निरुध्य खखव्यापृत्युपरमं कृत्वा येन परमार्थोपदेशः कृतः तं स्वगुकं भक्त्या प्रणम्य अथ
खहृत्पुण्डरीकं रागाद्यमावात् विराजं अशुद्धाञ्चानामावात् विशुद्धं तन्मध्ये
हृदयक्षमलान्तः प्रदेशे खाविद्याऽपायात् विश्वदं शोचनीयखातिरिक्तवैरळ्यात्
विशोकं आत्मानं ध्यात्वा विचिन्त्य मननिदिध्यासने कृत्वा ॥ ६ ॥ अतो

<sup>&#</sup>x27; तमादि गु

वास्मनसवृत्तिभिरगोचरं अचिन्त्यं शब्दादिविषयाभावात् अव्यक्तं परिच्छेदत्रया-भावात् अनन्तरूपं नित्यमङ्गळरूपत्वात् शिवं बाह्यान्तःकलानाऽभावात् प्रशान्तं सन्मात्रत्वात् अमृतं स्वकल्पितबृहतोऽपि बृहत्त्वात् ब्रह्म स्वाज्ञदृष्टि-प्रसक्तस्वाविद्यापदहेतुत्वात् योनिम् । तथात्वे आद्यन्तवत्ता स्यादिस्यत आह— तंदिति । यत्कारणत्वेनामिमतं तत् आदिमध्यान्तविहीनं, कार्यस्याद्यन्तवत्त्वेऽपि कार्यापाये कारणस्याकार्यकारणत्वेन ब्रह्ममात्रत्वात् । तन्मात्रत्वे हेतुमाह— एकमिति । बह्वपेक्षया एकस्याल्पत्वेन परिच्छेचता स्यादित्यत आह—विभुमिति। व्याप्यप्रसक्तौ व्यापिनमित्यर्थः । अत एव चिदानन्दं, सचिदानन्दमात्रत्वात् । तदेव रूपं, तदितररूपराहित्यात् अरूपं अत एव अद्भुतं, सर्वात्मत्वेऽपि तैः आत्मत्वेनाप्रहणं अद्भुतत्वम् ॥ ६ ॥ तेषां स्वामित्वेन भानात् तत् कथमित्यत्र— उमासहायं अर्धनारीश्वरत्वात् , विद्यासहायं वा । सर्वेषां नियन्तृत्वात् परमेश्वरं प्रभुं त्रीणि सोमसूर्याप्रिलोचनानि यस्य तं त्रिलोचनं, कुण्ठे नीछं यस्य तं नीलकण्ठं, प्रसन्नवदनत्वात् प्रशान्तम् । यद्वा--प्रशमित-भक्तपटलस्वाज्ञानत्वात् प्रशान्तम् । एवमुक्तलक्षणलक्षितमीश्वरं मुनिः अयमह-मस्मीति सर्वभूतयोनि तद्गतकारणताऽपाये समस्तसाद्धि सर्वसाक्षणं ध्यात्वा तद्भगनसंस्कृतिचत्तवैशद्यात् साक्ष्यनिरूपितसाक्षिताऽपाये यचिन्मात्रमविशष्यते तदेव स्वावशेषतया मुनिः गच्छति तमसः परस्तात् यद्विद्योतते तदेव भवतीत्यर्थः ॥ ७ ॥

## सर्वात्मब्रह्मदर्शनमेव परमसाधनम्

स ब्रह्मा स शिवः सेन्द्रः सोऽक्षरः परमः खराट् ।

स एव विष्णुः स प्राणः स कालोऽग्निः स चन्द्रमाः ॥ ८ ॥

स एव सर्व यद्भूतं यच्च भव्यं सनातनम् ।

ज्ञात्वा तं मृत्युमत्येति नान्यः पन्था विमुक्तये ॥ ९ ॥

सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभूतानि चात्मिन ।

संपश्यन् ब्रह्म परमं याति नान्येन हेतुना ॥ १० ॥

ब्रह्मभावं प्राप्य मुनिः कृतकृत्यो भवतीत्युक्तं, तदितिरेकेण ब्रह्मादेः सत्त्वात् कृतकृत्यता कुतः ? इत्याशङ्क्यं स एव सर्वमित्याह—स इति । यो ब्रह्मीभूतः सोऽयं मुनिः ब्रह्मा चतुराननः स शिवः शूलपाणिः इन्द्रो वज्रधरः अक्षरः कूटस्थ:, "कूटस्थां ऽक्षर उच्यते" इति स्मृते:, परम: उत्तम:, स्वे महिम्नि राजत इति स्वराट् स एव विष्णुः व्यापी हरिर्वा प्राणः पञ्चवृत्तिविशिष्टः स कालः कलियता, यमो वा, अग्निश्चन्द्रमाश्च ॥ ८ ॥ कि बहुना—यद्यद्भूतादि-कालत्रयपरिच्छित्रं तत्तत्सर्वे स एवेत्यर्थः। यतस्तदितरेकेणोक्तानुक्तकलना न किंचिदस्ति अतः सनातनं, ब्रह्मापि स मुनिरेवेत्पर्थः। यत एवंवित्सर्वात्मा ब्रह्ममात्रं वा भवति अतो ब्रह्मज्ञानादृते मृत्युतरणोपायो न कोऽप्यस्तीत्याह— ज्ञात्वेति । तं ज्ञात्वा स्वातिरिक्तमृत्युमतीत्य कृतकृत्यो भवतीति वर्तमानप्रयोगतो ज्ञानसमकालमेव स्वातिरिक्तं प्रसित्वा विद्वान् ब्रह्मैव भवतीति चोत्यते । स्वाज्ञान-प्रभवमृत्युतरणोपायस्वज्ञानं विना न किंचिदस्तीत्यर्थः, "नान्यः पन्था अयनाय विद्यते " इति श्रुतेः ॥ ९ ॥ कथमेवं मार्गान्तरसत्त्वात् इत्याशङ्कृय मार्गान्तर-स्याभ्युद्यहेतुत्वेन निःश्रेयसमार्गास्पर्शित्वात् निःश्रेयसहेतुः ज्ञानादृते नास्तीति सोपायं तदेव दृढयति—सर्वेति । ब्रह्मादिस्तम्बान्तेषु सर्वभूतेषु प्रत्यप्रूपेण तिष्ठतीति सर्वभूतस्थमात्मानं प्रत्यगमेदेन पश्यन् पुनः स्वात्मनि सर्वाधिष्ठाने सर्वभूतानि कल्पितानीति विचिन्त्य यत्सर्वभूतारोपाधिकरणं एवमध्यारोपाप-वादमोहे अपह्नवतां गते तन्निरूपिताधिकरणताऽपाये निरधिकरणब्रह्ममात्र-तयोपबृंहणात् ब्रह्म पर्मं संपर्यन् तिकिष्प्रतियोगिकस्वमात्रमेवेत्यवलोकयन् तद्वेदनद्र्शनसमकालं तदेव याति तन्मात्रतया अवशिष्यते । विनैवं सम्यज्ज्ञानं उपायान्तरेण नैति, उक्तं ह्येतत् ''नान्यः पन्था विमुक्तये '' इति ॥ १०॥

## प्रणवध्यानविधिः

आत्मानमर्रणि कृत्वा प्रणवं चोत्तरारणिम् । ¹ज्ञाननिर्मथनाभ्यासात् पापं दहति पण्डितः ॥ ११ ॥

<sup>&#</sup>x27; ध्यान-अ, अ १, क.

यदा एवं बोधो न जायते तदा तदर्थमुपायमाह—आत्मानमिति। आत्मानं अन्तःकरणं अधरारणि कृत्वा प्रणवं उत्तरारणि च कृत्वा, सर्वापवादाधि-ष्ठानब्रह्मास्मीति वेदान्तविचारजं ज्ञानं, युक्तिमिरनुचिन्तनं तिन्नर्भथनं अभ्यासः तस्मात् ज्ञाननिर्मथनाभ्यासात् पण्डितो विद्वान् स्वाज्ञानपाशं दहित मस्मीकरोतीत्थर्थः ॥ ११॥

## परमात्मन एव जीवरूपेण संसारः

स एव मायापरिमोहितात्मा शरीरमास्थाय करोति सर्वम् ।

्रीस्त्र्यन्नपानादिविचित्रभोगैः स एव जाग्रत् परितृप्तिमेति ॥ १२ ॥

स्वप्ते तु जीवः सुखदुःखभोक्ता स्वमायया किल्पत³विश्वलोके ।

सुषुप्तिकाले सकले विलीने तमोऽभिमृतः सुखरूपमेति ॥ १३ ॥

पुनश्च जन्मान्तरकर्मयोगात् स एव जीवः स्विपति प्रबुद्धः ।

पुरत्रये कीडिति यश्च जीवस्ततस्तु जातं सकले विचित्रम् ॥

आधारमानन्दमखण्डबोधं यस्मिन् लयं याति पुरत्रयं च ॥ १४ ॥

एतसाज्ञायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च ।

स्वं वायुर्ज्योतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी ॥ १५ ॥

ज्ञितमात्रस्य कथं खाज्ञानपाश इत्यत आह—स एवेति । यः खातिरिक्त-कलनाऽसहपरमात्मेति ख्यांतः स एव निर्मायोऽपि खाज्ञानरूपया मायया परिमोहितात्मेव स्थूलादिशरीरमास्थाय सर्वत्रात्मात्मीयाभिमानतः सर्वव्यापार-जातं करोति । कि च—स्त्र्यन्नपानादिविचित्रभोगैः स एव इन्द्रियैरिन्द्रियार्थ-प्रहणळक्षणजाप्रत्कलनापरितृप्तिमेति जाप्रदवस्थायां नानाविधसुखदुःखे आप्नो-तीत्यर्थः ॥ १२ ॥ खप्नेऽपि सुखदुःखमोकृत्वं सुषुतौ तदमावं च स्पष्टयति—

<sup>&#</sup>x27; स्त्रियन—मु.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> जीवलो—क.

स्वप्ने त्विति । जाग्रदवस्थायामिव स्वप्नेऽपि । तुशब्दोऽप्यर्थः । जीवः प्राणानां धारियता विविधवासनावासितसुखदुःखभोक्ता सुख्यहं दुःख्यहं इति प्रत्ययवान्। सुखादिभोक्कत्वस्य वास्तवत्वं वारयति—स्वाज्ञानरूपया मायया विकल्पित-विश्वलोके, वासनाप्रपञ्चेऽपि जागरणवत् सुखदुःखमोक्ता भवतीत्पर्थः । स्वानन्द-भोगावसरसुषुप्रिकाले तत्रत्यतमसि सकले खातिरिक्तमोहे विलीने सित खाझान-तमोऽभिभूतः सन् सुखरूपं ब्रह्म एति ॥ १३ ॥ यः सुषुप्तः स एव स्वप्नं जागरणं वैतीत्याह—पुनश्चेति । पुराऽऽनन्दात्मस्वरूपं प्राप्य पुनश्च जन्मान्तर-कर्मयोगात् स एव जीवः स्विपिति सुषुप्तात् स्वप्नस्थानं गच्छिति प्रबुद्धो जागरणं वा गच्छति । यश्च य एव जीवः जाप्रदाद्यवस्थात्रयावच्छिनपुरत्रये शरीरत्रये क्रीडित विहरति ततस्तस्मात् प्रत्यगभिन्नपरमात्मनः । तुशब्दोऽव-धारणार्थः । तत एव सकलं विचित्रं विविधनामरूपकर्मात्मकं विश्वं जातं रज्ज्वज्ञदृष्ट्या रज्जो सर्पवद्विकल्पितम् । तदारोपापवादाधिकरणं कि ? ततः कि किं जायते ? कथमस्मिन् छीयते ? इत्यत आह—आधारमिति । यत्स्वातिरिक्ता-विद्यापदतत्कार्यारोपापवादाधारभूतं यद्रह्म तिन्नरितशयानन्दरूपं अखण्डवोधं सचिदानन्दरसस्वभावं यस्मिन् पुरत्रयोपलक्षितस्वाविद्यापदतत्कार्यजातं खयं याति ॥ १४ ॥ चशब्दात् पुनरुत्पत्त्यधिकरणमप्येतदेवेत्याह—एतस्मादिति । एतस्मात् सर्वाधिकरणात् आत्मनः क्रियाशक्यात्मकः प्राणो रज्जुसप्वत् जायते, तथा ज्ञानशक्त्यात्मकं मनः ज्ञानकर्माख्यानि सर्वेन्द्रियाणि। चशब्दात् देहादिकमि । खं वायुज्योतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी इति पञ्च-भूतान्यप्येतस्मादेव जायन्ते ॥ १५ ॥

## जीवेश्वरयोरभेदः

यत् परं ब्रह्म सर्वात्मा विश्वस्थायतनं महत् । सूक्ष्मात् सूक्ष्मतरं नित्यं तत्त्वमेव त्वमेव तत् ॥ १६ ॥ जाप्रतस्वप्तसुषुस्थादि प्रपश्चं यत् प्रकाशते । तद्वह्याहमिति ज्ञात्वा सर्ववन्धैः प्रमुच्यते ॥ १७ ॥ त्रिषु धामसु यद्गोज्यं भोक्ता भोगश्च यद्भवेत् । तेभ्यो विलक्षणः साक्षी चिन्मात्रोऽहं सदाशिवः ॥ १८ ॥ मय्येव सकलं जातं मयि सर्वे प्रतिष्ठितम् । मयि सर्वे लयं याति तद्बह्याद्वयमस्म्यहम् ॥ १९ ॥

व्यष्टिसमध्यारोपापवादाधिकरणयोः स्वाज्ञदृष्ट्या भेदप्रसक्तौ स्वज्ञदृष्ट्या तयोरैक्यमाच्छे-यदिति । व्यष्ट्याधारस्त्वंपदार्थः । समष्ट्याधारस्तत्पदार्थः । यत् स्वातिरेकेण किंचिदस्तीति विश्वसनीयविश्वस्यायतनं अधिकरणं स्वाधिष्ठेय-विश्वापेक्षया परं व्यतिरिक्तं बृहत् ब्रह्म सर्वातमा सर्वप्रत्यक्तवात् महत् त्रिविधपरिच्छेदरहितं सूक्ष्मात् धीवृत्तेरिप सूक्ष्मतरं वस्तुतः स्थूलसूक्ष्मपरिमाण-विरळं नित्यं पारमार्थिकसद्भपत्वात् । उक्तविशेषणविशिष्टं यत् समष्टिप्रपञ्चाप-वादाधिकरणं तत् ब्रह्म एव व्यष्टिप्रपञ्चापवादाधिकरणं त्वंपदार्थळक्ष्यं, यत् त्वंपदार्थछक्ष्यं तत् तत्पदार्थछक्ष्यमेव नान्यत्, "तत्त्वमिस ", "अहं ब्रह्मास्मि", इत्यादिश्रतेः । व्यष्ट्याद्यधिष्ठेयाभावे तत्सापेक्षाधिष्टानत्वकलनाविरळं निरिधष्टानं ब्रह्मैकमेवेत्यर्थः ॥ १६ ॥ ब्रह्मातिरेकेण जाप्रदादिप्रपञ्चसत्त्वात् कथं ब्रह्ममात्रसिद्धिः १ तज्ज्ञानेन किं फलं १ इत्यत आह—जाम्रदिति । जामत्स्वप्र-सुषुम्यादि — आदिशब्देन विश्वविराडोत्रादयो गृह्यन्ते — तद्विशिष्टं प्रपश्चं प्रपञ्चः नास्तीति यत् ब्रह्म प्रकाशते—स्वाज्ञदृष्टिप्रसक्तप्रपञ्चे सति तत्प्रकाशकं, तद्भावे स्वयंप्रकाशमात्रमवशिष्यते । यदेवं सिद्धं तद्धशाहमिति ज्ञात्वा तत्स्वमात्रमिति ज्ञानसमकालं स्वातिरिक्तास्तितामोहप्रभवसर्वबन्धैः प्रमुच्यते ॥ १७ ॥ भोज्यादिकलनायां सत्यां कथं बन्धाद्विमुक्तः स्वमात्रमविशिष्यत आह—त्रिष्विति । स्वाज्ञदृष्टिप्रसक्तत्रिषु धामसु जाप्रदादिस्थानेषु स्यूलप्रविभक्तानन्दरूपेण यत् प्रसिद्धं भोज्यं विश्वतैजसादिः भोक्ता स्यूलप्रवि-भक्तादिर्भोगः--चराब्दादिवंवादिविभागोऽपि गृह्यते-तेभ्यः साक्ष्येभ्यः विलक्षणः साक्षी सर्वस्य साक्षी, "ततः सर्वस्मादन्यो विलक्षणः" इति श्रुतेः।

साक्ष्यसापेक्षसाक्षिताऽपाये पुरा योऽहंप्रत्ययगोचरः साक्षी सोऽहं चिन्मात्रः चिदेकरसत्वात् सदाशितः नित्यकल्याणकैवल्यरूपत्वात् ॥ १८ ॥ स्वाज्ञदृष्टि-प्रसक्तप्रपञ्चवेळक्षण्यमुक्तवा मूळवीजांशयोगतः प्रपञ्चकारणमप्यहमेवेत्याह—मय्यवेति । विश्वारोपापवादाधिकरणे मय्येव सकळं स्वाविद्यापदतत्कार्यजातं जातं प्रतिष्ठितम् लयं च याति । यदेवं सकळकारणत्वेन सिद्धं स्वकार्यनिरूपितकारणताऽपाये तद्भव्य निष्प्रतियोगिकाद्वितीयमस्मि ॥ १९ ॥

## अभेदानुभवप्रकाशः

अणोरणीयानहमेव तद्वन्महानहं विश्वमिदं विचित्रम् ।
पुरातनोऽहं पुरुषोऽहमीशो हिरण्मयोऽहं शिवरूपमिस्म ॥ २०॥
अपाणिपादोऽहमचिन्त्यशक्तिः पश्चाम्यच्धुः स शृणोम्यकर्णः ।
अहं विज्ञानामि विविक्तरूपो न चास्ति वेत्ता मम चित्सदाहम्॥
वेदैरनेकैरहमेव वेद्यो वेदान्तकृद्धेदविदेव चाहम् ॥ २२॥
न पुण्यपापे मम नास्ति नाशो न जन्म देहेन्द्रियबुद्धिरस्ति ।
न मूमिरापो मम विद्धरस्ति न चानिलो मेऽस्ति न चाम्बरं च॥

स्विज्ञानानुरूपं स्वानुभूति प्रकटयति—अणोरिति । यद्वद्दं सर्वकारणं तद्वत् अणोः बुद्ध्यादेः त्लातत्कार्याद्पि अणीयान् तथा महतो मूलाविद्या-विज्ञान्मतत्वाविद्यापदतत्कार्यजातादिप महान् अणीयस्त्वमहत्त्वमविद्याद्वयसापेक्षं, "अणुत्वं बुद्धिनिष्ठं स्यान्महत्त्वं खादिनिष्ठितम् " इति स्मृतेः । अणुमहत्परिणत-कार्यकारणकलनाऽन्वितं इदं विश्वं नानाविचित्रशोभितं अहमेवेत्यर्थः, "मद्वय-तिरिक्तमणुमात्रं न विद्यते" इति श्रुतेः । पुरातनः चिरन्तनोऽहं पुरुषोऽहं निष्प्रतियोगिकपूर्णरूपत्वात् । स्वाइदृष्ट्या अहमीशः सर्वनियन्तृत्वात् । आदित्यात्मना हिरणमयोऽहं ज्योतिर्मयत्वात् । शिवरूपमस्मि नित्यमङ्गळस्व-रूपत्वात् ॥ २० ॥ करणप्रामाभावेऽपि स्वस्य सर्वज्ञतामाह—अपाणीति ।

पाणिपादचक्षुःश्रोत्रादिकरणप्रामवैरळ्यात् अपाणिपादोऽहमचिन्त्यशक्तिः त्वाज्ञदुर्नोधशक्तित्वात् । एवंभूतोऽपि जवनो गृहीतेत्यर्थः । पश्याम्यचक्षुः स
शृणोम्यकर्णः । त्वातिरिक्तं नेति अहं विज्ञानामि । विविक्तक्रपोऽहं,
बुद्धयाद्यतिरिक्तत्वात् । मम आनन्दात्मनो वेत्ता न चास्ति, सदा चिदहमंसीत्यर्थः ॥ २१ ॥ इदानीं त्वस्य वेदशास्त्रप्रतिपाद्यत्वं सर्वविकारास्पृष्टत्वं च
दर्शयति—वेदैरिति । ऋगादिभिः अनेकशाखामण्डितैः वेदैरहमेव वेद्यः
वेदान्तैकवेद्यत्वात्। व्यासभगवत्पादादिक्रपेण वेदान्तकृत् सूत्रभाष्यादिकृत्त्वात्।
कृत्स्ववेदविदेव चाहम् । परमार्थदिशत्वख्यापकः चशब्दः ॥ २२ ॥ कि च
पुण्यपापे मम न स्तः। मम नास्ति नाशः, सन्मात्रत्वात् । न जन्मदेहेन्द्रियबुद्धिरस्ति जनिमृतिमदेहेन्द्रियादिविरळप्रत्यग्रूपत्वात् । न भूमिरापः इति पञ्चभूततत्कार्यज्ञातमस्ति नास्तीति विश्रमोऽपि न ममास्तीत्यर्थः ॥ २३ ॥

## अभेदानुभूतिफलम्

एवं विदित्वा परमात्मरूपं गुहाशयं निष्कलमद्वितीयम् । समस्तसाक्षिं सदसद्विहीनं प्रयाति शुद्धं परमात्मरूपम् ॥ २४॥

एवंविदः परमफलमाह—एवमिति । यत्रानात्मप्रपञ्चोऽपह्नवतां गतः तत् परमात्मरूपं स्वात्ममात्रावशेषतया निरूपणात् , स्वाञ्चविकल्पितसर्वप्राणिगुहाशयं सर्वप्रस्थगिमन्नत्वात् , निष्कळं प्राणादिनामान्तकलाऽपह्नवसिद्धत्वात् , अद्वितीयं निष्प्रतियोगिकत्वात् , समस्तसाक्षिं समस्तसाक्षिणं आत्मानमेव सदसद्विहीनं व्यक्ताव्यक्तप्रपञ्चकलनाविरळं शुद्धं शुद्धचैतन्यं एवं अहमस्मीति विदित्वा तद्वेदनसमकालं परमात्मरूपं प्रयाति तन्मात्रतयाऽवशिष्यते ॥ २४ ॥

### शतस्द्रीयजपविधिः

यः शतरुद्रियमधीते सोऽग्निपूतो भवति भवणिस्तेयात् पूतो भवति सुरापानात् पूतो भवति ब्रह्महत्यात् पूतो भवति कृत्याकृत्यात् । "स वायुपूतो भवति स आत्मपूतो भवति" इत्यधिकः — सु.

पूतो भवति तस्माद्विमुक्तमाश्रितो भवत्यत्याश्रमी सर्वदा सक्टद्धा जपेत् ॥ २९ ॥

> अनेन ज्ञानमामोति संसारार्णवनाशनम् । तस्मादेवं विदित्वेनं कैवल्यं फलमश्चते कैवल्यं फलमश्चत इति ॥ २६ ॥

एवं परमात्मावगतिविरळस्य तदवगत्यर्थमुपायमाह—य इति । यः अनुत्पन्नसाक्षात्कारो मुमुक्षुः "नमस्ते रुद्र " इति शतरुद्रीयं रुद्राध्यायं अधीते यथाशक्ति नित्यं पठित । यद्वा—पञ्चरुद्रमधीते । सोऽयं श्रोतस्मातंकर्महेत्वग्निवत् पूतो भवित स्वर्णस्तेयात् पूतो भवित सुरापानात् पूतो भवित ब्रह्महत्यात् पूतो भवित । शास्त्रीयं कृत्यं अशास्त्रीयं अकृत्यं तस्मादिप पूतो भवित । तस्मात् एवं शतरुद्रीयाध्ययनात् अविमुक्तं काशीक्षेत्रं श्रूमध्यगतज्योतिर्छिङ्ग-मिवमुक्तं वा आश्रितो भवित । अत्याश्रमी संन्यासी सर्वदा सक्चद्वा । वाशब्दोऽधिकारिविकल्पार्थः ॥ २९ ॥ एवं शतरुद्रपठनादुत्पन्नित्तशुद्धितः कैवल्यप्रापकज्ञानद्वारा कैवल्यमाप्नोतीत्याह—अनेनेति । अनेन शतरुद्रीयजपेन अहं ब्रह्मास्मीति संसारार्णवनाशनं शोषणं ब्रह्ममात्रज्ञानमाप्नोति । यस्मादेवं तस्मादेवमेनं परमात्मानं स्वमात्रमिति विदित्वा तद्वेदनसमकालं विक्रेवरकैवल्यं फल्लमश्चुते प्राप्नोति । अभ्यासेतिशब्दौ शास्त्रपरिसमाप्त्यथा ॥ २६ ॥

श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्रक्षयोगिना । लिखतं स्याद्विवरणं कैवल्योपनिषत्स्फुटम् ॥ कैवल्योपनिषद्ध्याख्याग्रन्थस्तु द्विशतं स्मृतः ॥

इतीशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे द्वादशसङ्ख्यापूर्कं कैवल्योपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम्

# गणपत्युपनिषत्

## भद्रं कर्णेभिः—इति शान्तिः

गणपतिस्तुतिः

ॐ छं नमस्ते गणपतये ॥ १ ॥

त्वमेव प्रत्यक्षं तत्त्वमित । त्वमेव केवछं कर्ताऽसि । त्वमेव
केवछं धर्ताऽसि । त्वमेव केवछं हर्ताऽसि । त्वमेव सर्वं खिलवदं
ब्रह्मासि । त्वं साक्षादात्माऽसि ॥ २ ॥

नित्यमृतं विच्म । सत्यं विच्म ॥ ३ ॥

यन्नत्वा मुनयः सर्वे निर्विन्नं यान्ति तत्पदम् । गणेशोपनिषद्वेद्यं तद्वसैवास्मि सर्वगम् ॥

इह खलु अथर्वणवेदप्रविभक्तयं गणपंत्युपनिषत् सर्वात्मभावप्रकटनव्यग्रा सर्ववर्जितचिन्मात्रपर्यवसन्ना विजृम्भते । अस्याः सङ्क्षेपतो विवरणमारम्यते । परमद्यावतीयं श्रुतिः स्वाज्ञलोकस्वाज्ञानविष्त्रशान्तये स्वज्ञानसिद्धये च गणपति नत्वा स्तौति—ओमिति । यद्र्पं ॐ छं ओङ्कारलक्ष्यतुर्यरूपं ते तुभ्यं गणपतये नमोऽस्तु, आवयोरैक्यमस्त्वित्यर्थः । यद्वा—छं इति मूलाधारबीजं, मूलाधारस्य गणपतिसदनत्वात् । यदोङ्कारार्थगणपतितत्त्वं लकारवाच्यपार्थवांशम्लाधारे

विभाति तस्मै लकारवाच्यमूलाधारसदनाय गणपतये नमोऽस्त्वित ॥ १॥ नमस्कृत्यं महावाक्यार्थप्रत्यगभिन्नब्रह्मत्वेन स्तौति—त्वमिति। त्वमेव श्रोत्रादि-प्रत्यक्षं प्रतिकरणं तत्तिद्विषयप्रवृत्तिनिवृत्तिनिमित्तत्या यच्चैतन्यं वर्तते तत्त्वमसि सर्विनयन्ताऽसीत्यर्थः। प्रकृतिमधिष्ठाय जीवरूपेण त्वमेव केवलं विष्णवात्मना कर्तांऽसि, अधिष्ठानात्मना त्वमेव केवलं धर्ताऽसि, रुद्रात्मना त्वमेव केवलं हर्तांऽसि, त्वमेव सर्व खिलवदं ब्रह्मासि यदिदं जगत्सर्व परिदृश्यमानं ब्रह्मैव खलु तत्त्वमेव ब्रह्मासि, सर्वप्रत्यप्रूपेण त्वं साक्षादात्माऽसि ॥ २॥ व्यावहारिकसत्य-रूपेण त्वामेव नित्यं ऋतं विच्म, पारमार्थिकिधया सत्यं विच्म ॥ ३॥

## गणपतिं प्रति प्रार्थना

अव त्वं माम् । अव वक्तारम् । अव श्रोतारम् । अव दातारम् । अव धातारम् । अवानूचानमव शिष्यम् ॥ अव पुरस्तात्तात् । अव दक्षिणात्तात् । अव पश्चात्तात् । अवोत्तरात्तात् । अव चोध्वीत्तात् । अवाधरात्तात् । सर्वतो मां पाहि पाहि समन्तात् ॥ ४ ॥

परापरब्रह्ममावमापन्नगणपते त्वं मां अव । शिष्येभ्यो वक्तारं त्विद्वादातारं मां अव मत्तः श्रोतारं धातारं धारियतारं अनूचानसन्तितमवं शिष्यं अव, आचार्यशिष्यौ सदा रक्षेत्यर्थः । हे वैराजभावमापन्नगणपते पूर्वाग्नेयादिदिश्च विदिश्चर्ध्वाधः प्रदेशेऽपि मयाऽऽत्तात् स्वाज्ञानतत्कार्यान्मां मोचियत्वा तत्समन्तात् त्वयाऽऽत्तवैभवात् सर्वतो मां पाहि पाहि रक्ष रक्षेत्यर्थः ॥ ४ ॥

गणपतेः सर्वात्मतया स्तुतिः

त्वं वाङ्मयस्त्वं चिन्मयः। त्वमानन्दमयस्त्वं ब्रह्ममयः। त्वं सिच्चिदानन्दाद्वितीयोऽसि। त्वं प्रत्यक्षं ब्रह्मासि। त्वं ज्ञानमयोविज्ञानमयोऽसि॥ ९॥

सर्व जगदिदं त्वत्तो जायते । सर्व जगदिदं त्वत्तिस्तिष्ठति । सर्व जगदिदं त्विय प्रत्येति । त्वं मूमिरापोऽनलोऽनिलो नभः । त्वं चत्वारि वाक्परिमिता पदानि । त्वं गुणत्रयातीतः । त्वं देहत्रयातीतः । त्वं कालत्रयातीतः । त्वं मूलाधारे स्थितोऽसि नित्यम् । त्वं शक्तित्रयात्मकः । त्वां योगिनो ध्यायन्ति नित्यम् । त्वं ब्रह्मा त्वं विष्णुस्त्वं रुद्रस्त्विमन्द्रस्त्वमिन्द्रस्त्वमिन्द्रस्त्वमिन्द्रस्त्वं चन्द्रमास्त्वं ब्रह्म भूर्मुवः सुवरोम् ॥ ६ ॥

एवं त्वत्पालनशक्तिमें कुत इत्यत आह—त्वं इत्यादिना । ओङ्कारतदर्थ-परापरब्रह्मात्मना त्वं. वाङ्मयः । "श्रोत्रस्य श्रोत्रं " इत्यादिश्रुतिसिद्धप्रत्यक्ष-प्रवृत्तिनिमित्तेश्वरात्मना त्वं प्रत्यक्षं ब्रह्मासि । त्वं ज्ञानमयो विज्ञानमयोऽसि ज्ञानिवज्ञानसम्यज्ज्ञानतत्त्वज्ञानभासकज्ञितमात्रोऽसीत्यर्थः ॥ ५ ॥ ब्रह्मविष्णु-रुद्रात्मना जगदुत्पत्तिस्थितिभङ्गकारणं त्वमेवेत्याह—सर्वमिति । पुनर्व्युत्थानतया सरूपविलयं भजति । सर्वे जगदिदं त्विय प्रत्येति तत्त्वज्ञदृष्ट्या विरूपविलयं भजति । स्वाज्ञदृष्टिविकल्पितभूरादिपञ्चभूतानि परापश्यन्तीमध्यमावैखरीभेदेन तिनिष्पन्नशब्दजालमपि त्वमेवेत्याह—त्विमिति । स्वज्ञस्वाज्ञदृष्टिभ्यां त्वं तम-आदिगुणत्रयातीतः । त्वं स्थूलादिदेहत्रयातीतः । त्वं भूतादिकालत्रयातीतः । त्वं व्यष्टिसमष्ट्यात्मकप्रपञ्चस्य चतुर्दळात्मके मूलाधारे स्थितोऽसि नित्यम्। अजडिक्रयाज्ञानेच्छाभेदेन त्वं शक्तित्रयात्मकः । ब्रह्मैवाहमस्मीति त्वां योगिनो ध्यायन्ति नित्यम् । ब्रह्मादिव्याहृत्यन्तरूपस्त्वमेवेत्याह्—त्विमिति । सृष्टिकर्ता ब्रह्मा स्थितिकर्ता विष्णुः संहारकर्ता रुद्रः । इन्द्रामिवायुप्रहणं अष्टदिकपालको-पलक्षणार्थम् । जगचक्षुः सूर्यः जगदाप्यायनकरः चन्द्रः । एवंरूपेण सर्वत्रोप-वृंहणात् ब्रह्म । तव व्याहृतित्रयात्मकोङ्कारस्वरूपेण सर्वात्मकत्वं सिद्धमित्यर्थः ॥ ६॥

¹ लियब्यति-अ १, अ २, उ १.

#### गणपतिमनुः

¹गणादीन् पूर्वमुचार्य ²वर्णादिं तदनन्तरम् ।

³अनुस्वारः परतरः अधेंन्दुल्लसितं तथा ॥

तारेण थुक्तमेतदेव मनुस्वरूपम् ॥ ७ ॥

गकारः पूर्वरूपम् । अकारो मध्यमरूपम् । अनुस्वारश्चान्त्यरूपम् । विन्दुरुत्तररूपम् । नादः संधानम् । संहिता संधिः । सैषा
गाणेशी विद्या ॥ ८ ॥

गणक ऋषिः । नृचद्गायत्री छन्दः । श्रीमहागणपतिर्देवता । <sup>4</sup>ॐ गणपतये नमः ॥ ९ ॥

गणप्त्यष्टाक्षरमनुं साङ्गं तद्गायत्रीं तद्भगनं तत्फळं चाह—गणादीनिति । आदावोङ्कारमुद्यार्थं ततो गणादीन् गणादिगणपितमनुवर्णादिं तदनन्तरमनुस्वारः ॥ ७ ॥ गकारः पूर्वरूपं, तदुपितिवयोतमान अकारो मध्यमरूपं,
अनुस्वारश्चान्त्यरूपं, अर्धमात्रात्मको विन्दुरुत्तररूपं, दीर्घोचारणप्रभवनादः
संधानं कृत्स्त्रोचारणरूपा संहिता संधिः । यैवंविधा भवति सेषा गाणेशी
विद्या ॥ ८ ॥ तस्या ऋष्यादय उच्यन्ते—श्रीगणेशमहामन्त्रस्य गणक ऋषिः।
गं बीजम् । नमः शक्तिः । गणपतय इति कीळकम् । गां इत्यादिषडङ्गम् ।
एकदन्तं इति ध्यानम् । छं इत्यादिपञ्चपूजा । ॐ गणपतये नमः इति मूळमन्तः
ततो हृद्यादिध्यानपञ्चपूजा ॥ ८ ॥

#### गणपतिगायत्री

एकदन्ताय विद्महे वक्रतुण्डाय धीमहि। तन्नो दन्तिः प्रचोदयात्॥१०॥

¹ गणादं—मु. ॰ ² वर्णादीन् त—अ २. वर्णानुस्तद—उ १.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> एतच्छलोकार्थो नातिस्पष्टः । व्याख्या तु यथाऽऽकरं घृता. 4 ॐ गंग—अ १, क.

## ततस्तद्गायत्री-एकदन्तायेति ॥ १०॥

### गणपतिध्यानम्

एकदन्तं चतुर्हस्तं पाशमङ्कुशधारिणम् । अभयं वरदं हस्तैर्बिश्राणं मूषकध्वजम् ॥ ११ ॥ रक्तस्र्योदरं शूर्पमुकर्णं रक्तवाससम् । रक्तगन्धानुस्तिमङ्गं रक्तपुष्पः मुपूजितम् ॥ १२ ॥ भक्तानुकस्पिनं देवं जगत्कारण मच्युतम् । आविर्भूतं च सृष्ट्यादौ प्रकृतेः पुरुषात् परम् ॥ १३ ॥ एवं ध्यायति यो नित्यं स योगी योगिनां वरः ॥ १४ ॥

ध्यानं तु—एकदन्तिमिति ॥ ११ — १२ ॥ प्राण्यदृष्टवशात् एवं आविर्भूतं च । मायेश्वरकलनातः परं विलक्षणिमत्यर्थः ॥ १३ ॥ एवं ध्यानतः एवंमिति । सविशेषगणपतिध्यानयोगिनां निर्विशेषगणपतिध्यायी वरो भवति ॥ १४ ॥

#### गणपतिमालामन्त्रः

नमो त्रातपतये नमो गणपतये नमः प्रमथपतये नमस्तेऽस्तु लम्बोदरायैकदन्ताय विघ्नविनाशिने शिवसुताय वरदमूर्तये नमोनमः॥१५॥

गणपितमालामन्त्रमाह—नम इति । नमः ब्रह्मादिदेवतानां व्रातपतये मनुष्याणां गणपतये नमः । एवं गणपितमन्त्रगायत्रीमालामन्त्रपुरश्चरणां यथावद्यः करोति तस्य चित्तशुद्धिर्जायते, ततोऽयं गणेशविद्याविचारप्रादुर्भूतज्ञान-विज्ञानसम्यज्ज्ञानसमकालप्राप्यकैवल्यभाग्भवतीति प्रकरणार्थः॥ १५॥

<sup>1</sup> मुत्तमम् — अ १, अ २.

### विद्यापठनफलम्

एतद्थर्वशिरो योऽघीते स ब्रह्मभूयाय कल्पते । स सर्वतः सुखमेघते । स सर्वविद्रीने बाध्यते । स पञ्चमहापातकोपपातकात् प्रमुच्यते । सायमधीयानो दिवसकृतं पापं नाशयति । प्रातरधीयानो रात्रिकृतं पापं नाशयति । सायंप्रातः प्रयुंजानोऽपापो भवति । धर्मार्थकाममोक्षं च विन्दति ॥ १६ ॥

विद्यापठनवेदनफलमाह—एतदिति। अर्थानुसन्धानपुरस्सरं एतद्थर्वशिरो योऽधीते स ब्रह्मभूयाय कल्पते ब्रह्मीभूतो भवति। स सर्वतः सुखमेधते अखण्डानन्दमेति। स सर्वविद्रेने बाध्यते निर्विन्नतया स्वपदं याति। पञ्चमहापातकन्नमिदमेवेत्याह—स इति। कालत्रयाध्ययनफलं सर्वपापनिरसनपूर्वकं पुरुषार्थचतुष्ट्यप्रदिमित्याह—सायमित्यादिना॥ १६-१७॥

## विद्यासंप्रदाननियमः

इदमथर्वरिश्मिशिष्याय न देयम् । यो यदि मोहाद्दास्यिति स पापीयान् भवति ॥ १७ ॥

#### काम्यप्रयोगाः

सहस्रावर्तनाद्यं यं काममधीते तं तमनेन साधयेत्। अनेन गणपतिमभिषिञ्चति स वाग्मी भवति। चतुर्थ्यामनश्चन् जपति स विद्यावान् भवति। इत्यथर्वणवाक्यं ब्रह्माद्याचरणं विद्यात् न विभेति कदाचनेति। यो दूर्वाङ्कुरैर्यजति स वैश्रवणोपमो भवति। यो लाजैर्यजति स यशोवान् भवति स मेधावान् भवति। यो मोदकसहस्रेण यजित स वाञ्छितफल्लमवामोति । यः साज्यसमिद्धिर्यजिति स सर्वे लभते स सर्वे लभते । अष्टौ ब्राह्मणान् सम्यग्याहियित्वा सूर्यवर्चस्वी भवति । सूर्यग्रहणे महानद्यां प्रतिमासंनिधौ वा जह्वा स सिद्धमन्त्रो भवति । महाविद्यात् प्रमुच्यते । महादोषात् प्रमुच्यते ॥ १८ ॥

यदनिधकारिणे न देयं तत् सर्वकामार्थदिमत्याह—सहस्रेति। अनेन अनयोपनिषदा वाग्मी भवति वाचालको भवति। देहपातपर्यन्ताम्यासान्तिर्भय-ब्रह्मभावमेति। धनार्थी यो दूर्वाङ्कुरै: यजति स वैश्रवणोपमो भवति। यशोमेधाऽर्थी यो लाजैर्यजित स यशोवान् भवति॥ १८॥

## विद्यावेदनफलम्

स सर्वविद्भवति स सर्वविद्भवति य एवं वेदेत्युपनिषत् ॥ १९॥

ब्राह्मे मुहूर्ते उत्थाय खाश्रमाचारसंपन्नो भूत्वा अर्थानुसन्धानतया गणेशो-पनिषदं सदा अनुसंद्धाति मुनिः यद्गणपतिविद्यानिष्पन्नं गणपतित्वं सर्वापह्वव-सिद्धनिष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रमिति य एवं वेदं स खातिरेकेण सर्वासंभवं जानातीति स सर्वविद्भवति ब्रह्मेव भवतीत्यर्थः । इत्युपनिषच्छव्दः गणपत्युपनिषत्परि-समास्यर्थः ॥ १९ ॥

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्गह्मयोगिना । गणेशोपनिषद्भाख्या छिखिता स्वात्मगोचरा । गणेशविवृतिग्रन्थः सप्ताशीतिरितीरितः ॥

इति श्रीमदीशायष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे एकोननवतिसङ्ख्यापूरकं गणपत्युपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम्

# जाबाल्युपनिषत्

## आप्यायन्तु—इति शान्तिः

ईश्वरोपासनं परमतत्त्वज्ञानसाधनम्

अथ हैनं भगवन्तं जावाछि पैप्पछादिः पप्रच्छ भगवन् मे ब्रुहि परमतत्त्वरहस्यम् ॥ १ ॥

किं तत्त्वं को जीवः कः पशुः क ईशः को मोक्षोपाय इति ॥ २॥ स तं होवाच साधु पृष्टं सर्वं निवेदयामि यदाज्ञातमिति ॥ ३॥

पुनः स तमुवाच कुतस्त्वया ज्ञातमिति ॥ ४ ॥

पुनः स तमुवाच षडाननादिति ॥ ५ ॥

पुनः स तमुवाच तेनाथ कुतो ज्ञातमिति ॥ ६ ॥

पुनः स तमुवाच तेनेशानादिति ॥ ७ ॥

पुनः स तमुवाच कथं तसात्तेन ज्ञातमिति ॥ ८ ॥

पुनः स तमुवाच तदुपासनादिति ॥ ९ ॥

जावाल्युपनिषद्वेद्यपरतत्त्वस्रूपकम् । पारमैश्वर्यविभवरामचन्द्रपदं भजे ॥

इह खंछ सामवेदप्रविभक्तेयं जाबाल्युपनिषत् ज्ञानसाधनभस्मधारण-विधिप्रकटनव्यप्रा परापरतत्त्वपर्यवसन्ना विजयते । अस्याः स्वल्पप्रन्थतो • ४ १ विवरणमारम्यते। पैप्पलादिजाबालिप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था। आख्यायिकामवतारयति—अथेति। पप्रच्छ किमित्यत्र—भगवित्रति ॥१॥ पैप्पलादिना पृष्टो जाबालिः निरुत्तरेण तूष्णीमास। "यतो वाचो निवर्तन्ते" इति श्रुतिसिद्धपरमतत्त्वरहस्यब्रह्मणो निष्प्रतियोगिकाद्वैतत्त्वेन निरुत्तरमहामौन-रूपत्वात् ब्रह्म तथाविधमित्यवगम्य तदवगत्युपायतया प्रश्नान्तरं पृच्छिति—िकं इति ॥२॥ प्रश्नोत्तरमाह—स तं होवाचेति। किमिति—साध्विति। त्वया साधु पृष्टं तत् सर्व निवेदयामीति। एवं त्वया यदाज्ञातमिति॥३॥ निविशेषब्रह्मणः स्वमेदेन ज्ञातुमशक्यमिति प्रकटनायावचनेन पुनः स तमुवाच॥ ४-१०॥

## पशुपशुपतितत्त्वनिवेदनम्

पुनः स तमुवाच भगवन् कृपया मे सरहस्यं सर्व निवेद्येति ॥१०॥ स तेन पृष्टः सर्व निवेदयामास तत्त्वम् । पशुपतिरहंकाराविष्टः संसारी जीवः । स एव पशुः । सर्वज्ञः पश्चकृत्यसंपन्नः सर्वेश्वर ईशः पशुपतिः ॥ ११ ॥

के पश्व इति पुनः स तमुवाच ॥ १२ ॥
जीवाः पश्व उक्ताः । तत्पतित्वात् पशुपतिः ॥ १३ ॥
स पुनस्तं होवाच कथं जीवाः पश्व इति । कथं तत्पतिरिति ॥१४॥
स तमुवाच यथा तृणाशिनो विवेकहीनाः परप्रेष्याः
कृष्यादिकर्मसु नियुक्ताः सकल्रदुःखसहाः स्वस्वामिबध्यमाना गवादयः
पश्वः । यथा तत्स्वामिन इव सर्वज्ञ ईशः पशुपतिः ॥ १५ ॥

सोऽयं जाबालिः तेन पैप्पलादिना पृष्टः सन् यद्वक्तव्यं तत्त्वं तत् सर्वे निवेदयामास । किमिति निवेदयामासेत्यत आह—पशुपतिरिति । स्वाज्ञानपाशेन वध्यन्त इति पशवः, तेषां पितः स्वामी पशुपितः परमेश्वरः निरावृताजडिक्रयाज्ञानेच्छासंपन्नोऽपि स्वाज्ञविकल्पिताहंकाराविष्ट इवाविष्टो यः संसारी जीव
इति विख्यातः। स एव हि पशुरुच्यते। ईशस्यैव जीववद्गानात् शिवजीवयोरमेदः
सिद्धः इत्यत्र—''जीवः शिवः शिवो जीवः स जीवः केवछः शिवः'' इति,
"तत्त्वमिसं'', "अहं ब्रह्मास्मि'', इत्यादिश्चतेः, "कारणं कार्यमुत्पाच
कार्यतामिव गच्छिति'' इति वार्तिककारोक्तेश्व। वस्तुतोऽयमीशः स्वातिरेकेण
न हि सर्वमस्तीति जानातीति सर्वज्ञः "यः सर्वज्ञः सर्ववित् '' इति श्चतेः।
स्वाज्ञदृष्टिविकल्पितपञ्चब्रह्मात्मना सृष्ट्यादिपश्चक्रत्यसम्पन्नः सर्वश्चासावीश्वर इति
सर्वेश्वरः परमार्थदृष्ट्या स्वावशेषेण अवस्थातुं य इष्टे स ईश एव पशुपितः
परमात्मेत्यर्थः॥ ११॥ पुनः पृच्छिति—के पशव इति॥ १२–१४॥ पशुनां
लक्षणमाह—यथेति॥ १९–१७॥

विभूतिधारणस्य ज्ञानोपायत्वम् तज्ज्ञानं केनोपायेन जायते ॥ १६ ॥ पुनः स तमुवाच विभूतिधारणादेव ॥ १७ ॥

#### शांभवव्रतम्

तत्प्रकारः कथमिति । कुत्रकुत्र धार्यम् ॥ १८ ॥
पुनः स तमुवाच सद्योजातादिपञ्चब्रह्ममन्त्रैर्मस संगृह्याग्निरिति
मस्मेत्यनेनाभिमन्त्र्य मानस्तोक इति समुद्धृत्य जलेन <sup>1</sup>संस्रुच्य
त्र्यायुषमिति शिरोललाटवक्षः स्कन्धेष्विति तिस्रिभिस्त्र्यायुषेस्त्र्यम्बकैस्तिलो रेखाः प्रकुर्वीत । त्रतमेतच्लास्मवं सर्वेषु वेदेषु वेदवादिभिरुक्तं भवृति । तत् समाचरेन्मुमुक्षु र्वे पुनर्भवाय ॥ १९ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> एपन<del>्क</del>.

सद्योजातादिपञ्चब्रह्ममन्त्रैः इत्यादि कालाग्निरुद्रोपनिषदि व्या -ख्यातम् ॥ १९–२२ ॥

## त्रिपुण्डूधारणप्रमाणम्

अथ सनत्कुमारः प्रमाणं पृच्छति त्रिपुण्डूर्घारणस्य । त्रिषा रेखा आल्लाटादाचक्षुषोराभ्रुवोर्मध्यतश्च ॥ २० ॥

## रेखात्रये भावनाविशेषः

याऽस्य प्रथमा रेखा सा गाईपत्यश्चाकारो रजो मूर्लेकः स्वात्मा क्रियाशक्तिः ऋग्वेदः प्रातःसवनं प्रजापतिर्देवो देवतेति । याऽस्य द्वितीया रेखा सा दक्षिणाश्चिरकारः सत्त्वमन्तरिक्षमन्तरात्मा चेच्छाशक्तिर्यज्वेदो माध्यन्दिनं सवनं विष्णुर्देवो देवतेति । याऽस्य तृतीया रेखा साऽऽहवनीयो मकारस्तमो चौर्लोकः परमात्मा ज्ञान-शक्तिः सामवेदस्तृतीयसवनं महादेवो देवतेति ॥ २१ ॥

#### भस्मधारणफलम्

त्रिपुण्डूं भस्मना करोति यो विद्वान् ब्रह्मचारी गृही वान-प्रस्थो यतिर्वा भ महापातकोपपातके स्यः पूतो भवति । स सर्वान् वेदानधीतो भवति । स सर्वान् देवान् ध्यातो भवति । स सर्वेषु तीर्थेषु स्नातो भवति । स सकळ्रुमन्त्रजापी भवति । न स पुनरा-वर्तते न स पुनरावर्तते ॥ इति ॥ २२ ॥

ॐ सत्यमित्युपनिषत् ॥ २३ ॥

¹-समस्तम—अ, अ १, उ १,

आदौ यदवचनेनोक्तवान् तदोङ्काराप्रविद्योतमानं, "तुर्योङ्काराप्रविद्योतमानं तुर्यतुर्यं " इति श्रुतेः । यजाप्रजाप्रदाद्यविकल्पानुज्ञैकरसान्तचतुष्पञ्चदशविकल्पा-संभवप्रवोधसिद्धतुर्यतुर्यस्वरूपं तदेव सत्यं स्वाज्ञादिदृष्टिमोहे सत्यसित निष्प्रति-योगिकसन्मात्रमित्यर्थः, "पश्यतेहापि सन्मात्रमसदन्यत्" इति श्रुतेः, "मत्तः परतरं नान्यत् किंचिद्सित धनज्जय" इति स्मृतेश्च । इत्युपनिषच्छव्दः जावाल्युपनिषत्समाह्यर्थः ॥ २३ ॥

श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्गह्मयोगिना । जावाल्युपनिषद्गयाख्या लिखिता शिवगोचरा । जावाल्युपनिषद्गयाख्या चत्वारिशदितीरिता ॥

इति श्रीमदीशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे चतुरुत्तरशतसङ्ख्यापूरकं जावाल्युपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम् ॥

The total and the total and the total

# दक्षिणामृत्युपनिषत्

## सह नाववतु—इति शान्तिः

शिवतत्त्वज्ञानेन चिरजीवित्वप्राप्तिः

ब्रह्मावर्ते महाभाण्डीरवटमूळे महासत्राय समेता महर्षयः शौनकादयस्ते ह समित्पाणयस्तत्त्विज्ञासवो मार्कण्डेयं चिरंजीवि-नमुपसमेत्य पप्रच्छुः केन त्वं चिरं जीवसि केन वाऽऽनन्दमन्तु-मवसीति ॥ १ ॥

परमरहस्यशिवतत्त्वज्ञानेनेति स होवाच ॥ २ ॥

यन्मौनव्याख्यया मौनिपटछं क्षणमात्रतः । महामौनपदं याति स हि मे परमा गतिः ॥

इह खलु कृष्णयजुर्वेदप्रविभक्तयं दक्षिणामृत्युंपनिषत् ससाधनपरमरहस्य-रिावतत्त्वं प्रकाशयन्ती विजृम्भते । अस्याः स्वल्पप्रन्थतो विवरणमारम्यते । शौनकादिमहर्षिपटलमार्कण्डेयप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । आदावाख्यायिकामवतारयति—ब्रह्मावर्त इत्यादिना । पप्रच्छुः किमिति ! केनेति ॥ १ ॥ एवं पृष्टो मुनिराह—परमरहस्यशिवतत्त्वज्ञानेनेति । अनिधकारिषु गोपनीयत्वात् परमरहस्यं यत्तत्त्वं यद्याथात्म्यं स्वातिरिक्ताशिवा- विद्यापादतत्कार्यजातापह्नवसिद्धिमिति ज्ञायते तत् परमरहस्यशिवतत्त्वज्ञानं तेनैवाहं चिरं जीवन् स्वानन्दमनुभवामीत्यर्थः ॥ २ ॥

## शिवतत्त्वज्ञाने प्रश्नाः

किं तत् परमरहस्यशिवतत्त्वज्ञानम् । तत्र को देवः । के मन्ताः । का निष्ठा । किं तज्ज्ञानसाधनम् । कः परिकरः । को बिछः । कः कालः । किं तत्स्थानमिति ॥ ३ ॥ पुनस्ते तं पुच्छन्तीत्याह—किं तिदिति ॥ ३ ॥

### परमशिवतत्त्वज्ञानस्वरूपम्

स होवाच । येन दिक्षणामुखः शिवोऽपरोक्षीकृतो भवति तत् परमरहस्यशिवतत्त्वज्ञानम् ॥ ४ ॥

नवविधप्रश्लोत्तरं ऋमेण य आचार्यपदं गतो मार्कण्डेय: स होवाच । आद्यं प्रश्लमपाकरोति—येनेति ।

> शिवो गुरुः शिवो वेदः शिवो देवः शिवः प्रमुः । शिवोऽस्म्यहं शिवः सर्वे शिवादन्यन किञ्चन ॥

इति श्रुतिसिद्धप्रबोधेन येन । स्वदृष्टिपथं प्रविष्टानां मोक्षार्थिनां केवलमौन-व्याख्यानतो निष्पन्ननिष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रज्ञानसमकालप्रादुर्भूतस्वमात्रावस्थान-लक्षणविकळेबरकेवल्यदक्षिणा देयेति यस्तद्वितरणाभिमुखो भवति सोऽयं दक्षिणामुखः परमात्मा येन स्वोपदिष्टनिर्विशेषज्ञानेन स्वावशेषिया अपरोक्षी-कृतो भवति तद्धि तज्ज्ञानिमत्यर्थः ॥ ४ ॥

## **ज्ञेयदेवस्वरूपम्**

यः सर्वोपरमे काले सर्वानात्मन्युपसंहत्य स्वात्मानन्द्सुखे मोदते प्रकाशते वा स देवः ॥ ९ ॥ द्वितीयप्रश्नोत्तरमाह—य इति । स्वाज्ञदृष्टिविकालिपतं सर्वे स्वज्ञानसम-कालमुपरममपह्वं गच्छतीति सर्वोपरमः तस्मिन् सर्वोपरमे काले स्वाज्ञ-विकालिपतस्वाविद्यापदतत्कार्यरूपान् सर्वान् स्वात्मिन स्वमात्रं उपसंहत्य स्वात्मानन्द्मुखे सिचदानन्दाकाशे स्वमात्रतया मोदते प्रकाशत इति वा स देव इति ॥ ९ ॥

## चतुर्विशाक्षरमनुः

अत्रैते मन्त्तरहस्यश्लोका भवन्ति— <sup>1</sup>अस्य श्रीमेधादक्षिणा-मूर्तिमन्त्रस्य ब्रह्मा ऋषिः । गायत्री छन्दः । देवता दक्षिणाऽऽस्यः । मन्त्रेणाङ्गन्यासः ॥ ६ ॥

ॐ आदौ नम उच्चार्य ततो भगवते पदम् ।
दिक्षणिति पदं पश्चान्मूर्तये पदमुद्धरेत् ॥ ७ ॥
असाच्छव्दं चतुर्थ्यन्तं मेघां प्रज्ञां पदं वदेत् ।
प्रमुच्चार्य ततो वायुवीनं च्छं च ततः पठेत् ॥
अग्निनायां ततस्त्वेष चतुर्विशाक्षरो मनुः ॥ ७ ॥
स्फिटिकरजतवर्णं मौक्तिकीमक्षमाछाममृतकछशिवद्यां ज्ञानमुद्रां कराग्रे ।
द्धतमुरगकक्ष्यं चन्द्रचूडं त्रिणेत्रं
विधृतविविधमूषं दक्षिणामूर्तिमीडे ॥ ८ ॥

तृतीयप्रश्नापकरणाय प्रज्ञामेधाविज्ञानप्रदमन्त्रानुदाहरति—अन्नेति । माया-गर्भितप्रणवाभ्यां बीजादिकं मन्त्रपञ्चकसाधारणम् । मन्त्रेणाङ्गच्यासः ॥ ६ ॥

<sup>1 &</sup>quot;अस्यश्री" इति नास्ति—अ, अ १, अ २, क.

मन्त्रोद्धारः ओमिति । मनुः—ॐ नमो भगवते दक्षिणामूर्तये महां मेधां प्रज्ञां प्रयच्छ स्वाहेति ॥ ७-८ ॥

#### नवाक्षरमनुः

मन्त्रेण न्यासः—

आदौ वेदादिमुचार्य स्वराद्यं सिवसर्गकम् ।
पञ्चार्णं तत उद्धृत्य अतरं सिवसर्गकम् ।
अन्ते समुद्धरेत्तारं मन्नरेष नवाक्षरः ॥ ९ ॥
मुद्रां भद्रार्थदात्रीं सपरशुहरिणं वाहुभिर्वाहुमेकं
जान्वासक्तं द्धानो मुजग विलसमावद्धकक्ष्यो वटाधः ।
आसीनश्चन्द्रखण्डप्रतिघटितजटाक्षीरगौरिक्षणेत्रो
द्यादाद्यः शुकाद्यैर्मुनिभिरभिवृतो भावशुद्धिं भवो नः॥ १०॥

नवाक्षरमन्त्रमुद्धरति आदाविति । ॐ दक्षिणामूर्तिरतरों इति

नवाक्षरमनुः ॥ ९-१० ॥

#### अष्टादशाक्ष्रमनुः

मन्त्रेण न्यासः—

तारं ब्लूंनम उचार्य मायां वाग्भवमेव च । दक्षिणापदमुचार्य तंतः स्यान्मूर्तयेपदम् ॥ ११ ॥ ज्ञानं देहि पदं पश्चाद्वह्विजायां ततो न्यसेत् । मृजुरष्टादशार्णीऽयं सर्वमन्त्रेषु गोपितः ॥ १२ ॥

¹ व्रत्स—अ, अ १. B 10

भसाव्यापाण्डराङ्गः शशिशकलधरो ज्ञानमुद्राक्षमाला-वीणापुस्तैर्विराजत्करकमलधरो योगपट्टाभिरामः । व्याख्यापीठे निषण्णो मुनिवरनिकरैः सेव्यमानः प्रसन्नः सव्यालः कृत्तिवासाः सततमवतु नो दक्षिणामूर्तिरीशः॥१३॥

ॐ ब्ह्रं नमो हीं ऐं दक्षिणामूर्तये ज्ञानं देहि स्वाहा इत्यष्टादशाक्षर-मनु: ॥ ११–१३ ॥

## द्वादशाक्षरमनुः

मन्त्रेण न्यासः—

तारं परां रमाबीजं वदेत् साम्बशिवाय च ।
तुभ्यं चानलजायां तु मनुद्वीदशवर्णकः ॥ १४ ॥
वीणां करैः पुस्तकमक्षमालां विश्राणमश्राभगलं वराट्यम् ।
फणीन्द्रकक्ष्यं मुनिभिः शुकाद्येः सेन्यं वटाधः कृतनीडमीडे ॥ १५ ॥

ॐ हीं श्रीं साम्बिशवाय तुभ्यं स्वाहा इति द्वादशाक्षरमनुः ॥१४-१९॥

## थानुष्टुभो मन्त्रराजः

विष्णू ऋषिर चुष्टुप् छन्दः। देवता दक्षिणाऽऽस्यः। मन्त्रेण न्यासः। तारं नमो भगवते तुभ्यं वटपदं ततः। मूलेति पद्मुचार्य वासिने पद्<sup>1</sup>मुद्धरेत्॥ १६॥.

' मुचरेत्—अ, अ १ं.

¹वागीशाय पदं पश्चान्महाज्ञानपदं ततः । दायिने पदमुचार्य मायिने³ नम उद्धरेत् ॥ १७ ॥ ³आनुष्टुमो मन्त्वराजः सर्वमन्त्रोत्तमोत्तमः ॥ १८ ॥ मुद्रापुस्तकैविह्ननागिवलसद्धाहुं प्रसन्नाननं मुक्ताहारिवभूषणं शशिकलाभास्वितकरीटोञ्ज्वलम् । अज्ञानापहमादिमादिमगिरामर्थं भवानीपितं न्यग्रोधान्तनिवासिनं परगुरुं ध्यायाम्यभीष्टासये ॥ १९ ॥

अ नमो भगवते तुभ्यं वटमूलिनवासिने ! वागीशाय महाज्ञानदायिने मायिने नमः ॥ इति ॥ १६-१९ ॥

निष्ठाऽऽदीनां निरूपणम्

सोऽहमिति यावदास्थितिः सा निष्ठा भवति ॥ २० ॥ तद्भेदेन मन्वाम्रेडनं ज्ञानसाधनम् ॥ २१ ॥ चित्ते तदेकतानता परिकरः ॥ २२ ॥ अङ्गचेष्टार्पणं विष्ठः ॥ २३ ॥ त्रीणि धामानि कालः ॥ २४ ॥ द्वाद्शान्तपदं स्थानमिति ॥ २५ ॥

चतुर्थप्रश्नोत्तरं प्रकटयति—सोऽह्मिति। यः स्वातिरिक्तकलनाऽपह्नवसिद्ध-ब्रह्ममात्रतया अविशिष्यते सोऽहं स्वमात्रमिति यावदास्थितिः शरीरपातावधिवर्तनं

' अ, अ १ कोशयोः एतच्छ्रोकार्धस्थाने "प्रज्ञामेधापदं पश्चात् आदिसिद्धिं ततो वदेत्" इति पाठो दृश्यते. "पद्मुद्ध—अ, अ १.

अतः पूर्वं अ, अ १ कोशयोः "विह्नजायां ततस्त्वेष द्वात्रिंशद्वर्णको मनुः।"

इत्यधिकः.

सैव हि ब्रह्मनिष्ठा भवति ॥ २० ॥ पञ्चमप्रश्नमापूरयति—तद् मेदेनेति । मन्तारं त्रायत इति मन्तः प्रत्यक्परचिदेक्यार्थमन्त्रप्रतिपाद्या देवता सैवाहमस्मीति तद्मेदेन मन्त्रदेवताऽऽत्मामेदेन मन्वाम्नेडनं आवर्तनं तज्ज्ञानसाधनम् ॥२१॥ षष्ठप्रश्नोत्तरमाच्छे—चित्ते तदेकतानता परिकर इति । चित्ते तदेकतानता मन्त्रैकशरणत्वं परिकर उपकरणमित्यर्थः ॥ २२ ॥ सप्तमप्रश्नोत्तरमाह—अङ्गचेष्टापंणं विलिरिति । इस्तपादचळनादिकं सपर्या भवति ॥ २३ ॥ अष्टमप्रश्नोत्तरमाह—त्रीणि धामानि काळ इति । स्वाविद्यापदस्थूळसूक्ष्मबीज-रूपाणि त्रीणि धामानि काळः स्वातिरिक्तप्रपञ्चकळनानिर्वाहकत्वात् काळो गुणसाम्यमित्यर्थः ॥ २४ ॥ नवमप्रश्नं विशदयति—द्वादशान्तपदं स्थानमिति । द्वादशान्तराव्देन द्वदं सहस्रारं वोच्यते, प्रत्यगमित्नपरमात्मन उपळिथस्थानत्वात् ॥ २५ ॥

## शिवतत्त्वज्ञानोदयादिनिरूपणम्

ते ह पुनः श्रद्दधानास्तं प्रत्यूचुः—कथं वाऽस्योदयः । किं स्वरूपम् । को वाऽस्योपासक इति ॥ २६ ॥

स होवाच-

वैराग्यतैलसंपूर्णे भक्तिवर्तिसमन्विते ।
प्रवोधपूर्णपात्रे तु ज्ञसिदीपं विलोकयेत् ॥ २७ ॥
मोहान्धकारे निःसारे उदेति स्वयमेव हि ।
वैराग्यमर्राणं कृत्वा ज्ञानं कृत्वा तु <sup>1</sup>चित्रगुम् ॥ २८ ॥
गाढतामिस्रसंशान्त्ये गूढमर्थं निवेदयेत् ।
मोहभानुजसंक्रान्तं विवेकाख्यं मृकण्डुजम् ॥ २९ ॥

¹ चित्तगुं—**ड** १,

तत्त्वाविचारपाशेन बद्धद्वैतभयातुरम् ।
उज्जीवयित्रजानन्दे स्वस्वरूपेण संस्थितः ॥ ३० ॥
शोमुषी दक्षिणा प्रोक्ता सा यस्याभीक्षणे मुखम् ।
दक्षिणाभिमुखः प्रोक्तः शिवोऽसौ ब्रह्मवादिभिः ॥ ३१ ॥
सर्गादिकाले भगवान् विरिश्चिरुपास्यैनं सर्गसामर्थ्यमाप्य ।
तुतोष चित्ते वाञ्छितार्थीश्च ल्रम्भ्वा सोऽस्योपासको भवति ॥३२॥

स्वप्रश्नोत्तरहर्षिता मुनयः पुनः पृच्छन्तीत्याह—त इति । प्रत्यूचुः किमिति ? कथमिति ॥ २६ ॥ क्रमेण प्रश्नत्रयमपाकरोति स होवाचेति । तत्र कथं वाऽस्योदयः इत्याद्यप्रश्लोत्तरमाह—वैराग्येति । तैलवर्तिपात्रस्थानीयवैराग्य-भक्तिप्रबोधतः इतितया दीप्यत इति इप्तिदीपं प्रत्यञ्चमात्मानं स्वात्मिधया विछोकयेत् ॥ २७ ॥ एवं विछोकनतः किं स्यादित्यत्र साइदृष्टिविकल्पित-मोहान्धकारे स्वज्ञदृष्ट्या निस्सारे सत्यसित परमार्थदृष्ट्या स्वयमेव सदोदेति। हिशब्दो निस्संशयार्थः । खाज्ञानगाढान्धकारे सति तदवलोकनं कुत इत्यत्राह— वैराग्यमिति । वैराग्यभक्ती पूर्वोत्तरारणी कृत्वा, यत्र मन्थानकाष्टे चित्रो-ऽग्निर्गूढतया वर्तते तं चित्रगुं मन्थानशङ्कं तत्स्थानीयं ज्ञानं कृत्वा ॥ २८॥ स्वाज्ञदृष्टिप्रसक्तगाढतामिस्रसंशान्त्ये सम्यङ्मथनं कृत्वा मथनाविर्भूतदारु-गूढाग्निवत् गूढमर्थे वैराग्यज्ञानमथनप्रादुर्भूतं स्वाज्ञानतत्कार्यासंभवप्रबोधसिद्धं निवेद्येत् अवलोकयेत् जानीयादित्यर्थः ॥ कि स्वरूपमिति प्रश्नोत्तरमाह— मोहेति । स्वाज्ञानमृत्युवक्त्रं प्रविष्टं मृकण्डुतनयं स्वज्ञानेनोज्जीवयन् तदात्मतया-**ऽवस्थितो मवति इति श्रुतेर्वचः ॥ २९–३० ॥ किंविशेषणविशिष्टः परमात्मेखत्राह** — शेमुषीति । शेमुषी तत्त्वज्ञानरूपिणी ब्रह्ममात्रप्रकाशनदक्षेति दक्षिणा प्रोक्ता सैव यस्य परमात्मन अभितः ईक्षणे साक्षात्करणे मुखं द्वारं भवति सोऽसौ शिवो ब्रह्मवादिभिः दक्षिणाभिमुखः इति प्रोक्तः प्रतिपादित इसर्थः, ज्ञानैकगम्यत्वात्, "नान्यः पन्था अयनाय विद्यते" इति श्रुतेः ॥ ३१ ॥ को वा अस्योपासकः इति प्रश्लोत्तरमाह—सर्गादिकाल इति ॥ ३२ ॥

अध्ययनवेदनफलम्

य इमां परमरहस्यशिवतत्त्वविद्यामधीते स सर्वपापेभ्यो मुक्तो भवति। य एवं वेद स कैवल्यमनुभवतीत्युपनिषत् ॥ ३३ ॥

विद्याऽऽन्तराळिकमुख्यफलप्रकटनपूर्वकं उपसंहरति—य इति । यथावत् य एवं वेद । इत्युपनिषच्छन्दः दक्षिणामूर्त्युपनिषत्समाप्त्यर्थः ॥ ३३ ॥

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्रसयोगिना । दक्षिणामूर्त्युपनिषद्धाख्येयं लिखिता लघु । प्रकृतोपनिषद्धाख्यासङ्ख्या नवतिसंयुता ॥

इति श्रीमदीशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे एकोनपञ्चाशत्सङ्ख्यापूरकं दक्षिणामूर्त्युपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम् ॥

## पञ्चन्रह्योपनिषत्

## सह नाववतु—इति शान्तिः

पश्चन्रह्मणां आदौ जिनः

अथ पैप्पछादो भगवन् भो किमादौ किं जातमिति सद्यो-जातमिति । किं भगव इति । अघोर इति । किं भगव इति । वामदेव इति । किं वा पुनरिमे भगव इति । तत्पुरुष इति । किं वा पुनरिमे भगव इति । सर्वेषां दिव्यानां प्रेरियता ईशान इति । ईशानो भूतभव्यस्य सर्वेषां देवयोनिनाम् ॥ १ ॥

> ब्रह्मादिपञ्चब्रह्माणो यत्र विश्रान्तिमाप्नुयुः । तदखण्डसुखाकारं रामचन्द्रपदं भजे ॥

इह खलु कृष्णयजुर्वेदप्रविभक्तयं पञ्चब्रह्मोपनिषत् पञ्चब्रह्मतत्कार्यप्रपञ्चप्रकटनव्यप्रा ब्रह्ममात्रपर्यवसन्ना विजृम्भते । अस्याः संक्षेपतो विवरणमारभ्यते ।
शाकलपेप्पलादप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । आख्यायिकामवतारयति—अथेति । किं जातमिति शाकलेन पृष्टः सन् सद्योजातमिति
उवाच । सर्वेषां दिवि भवानां दिव्यानां देवानामपि अन्तर्यामितया प्रेरियता ईशानः
सर्वेश्वरत्वात् । भूतादिकालत्रयस्याप्ययमेवेशान इत्याह—ईशान इति ॥ १ ॥

## तेषां वर्णादिविषयकः प्रश्नः

कति वर्णाः । कति भेदाः । कति शक्तयः । यत् सर्वे तदुद्धम् ॥ २ ॥

रक्तादिवर्णभेदं क्रियाऽऽदिशक्तिभेदं च पृच्छति—कति वर्णा इति । पञ्चब्रह्मतिद्विद्याया अनिधकारिणो गोपनीयत्वं गुह्यत्वम् ॥ २–३॥

## महेशोपदिष्टं तद्रहस्त्रम्

तस्मै नमो महादेवाय महारुद्राय ॥ ३ ॥ प्रोवाच तस्मै भगवान महेशः ॥ ४ ॥

पञ्चन्रहाविद्या कस्मै केनोक्तेत्यत्र प्रोवाच तस्मै पैप्पलादाय भगवान् महेश इति श्रुतेर्वचः ॥ ४॥

## सद्योजातस्वरूपम्

गोप्याद्गोप्यतरं लोके यद्यस्ति शृणु शाकल ।
सद्योजातं मही पूषा रमा ब्रह्मा त्रिवृत् स्वरः ॥ ५ ॥
ऋग्वेदो गाईपत्यं च मन्ताः सप्त स्वरास्तथा ।
वर्ण पीतं क्रिया शक्तिः सर्वीभीष्टफलप्रदम् ॥ ६ ॥

पैप्पछादः श्रोतारं शाकलमिमुखीकृत्य सद्योजातादिपञ्चब्रह्मेयत्तां प्रपञ्चयित —गोप्यादिति । किं तत् गोप्याद्गोप्यं इत्यत्र सद्योजातं सदाशिवपूर्वमुखं मही पूषा रमा ब्रह्मा त्रिवृत् विश्वविराडोतृचैतन्यम् ॥ ५ ॥ अकारादिस्वरः । पञ्चाक्षरादयो मन्द्वाः सरिगमेति सप्तस्वराः ॥ ६ ॥

#### अघोरस्वरूपम्

अघोरं सिल्लं चन्द्रं गौरी वेदद्वितीयकम् । नीरदाभं स्वरं सान्द्रं दक्षिणाग्निरुदाहृतम् ॥ ७ ॥ पञ्चाशद्वर्णसंयुक्तं स्थितिरिच्छाक्रियाऽन्वितम् । शक्तिरक्षणसंयुक्तं सर्वाघौघविनाशनम् ॥ ८ ॥ सर्वदुष्टप्रशमनं सर्वेश्वर्यफलप्रदम् ॥ ९ ॥

पश्चिममघोरमुखमाह—अघोरमिति । सिळ्ळं आपः । वर्णतो नीरदाभं स्वरं उकाराख्यं सान्द्रं क्षिणं दक्षिणाग्निरुदाहृतम् ॥ ७ ॥ अकारादिपञ्चा- शद्वर्णसंयुक्तम् । स्थितिः परिपालनं इच्छाकियाशक्तिद्वययुतं स्वविकल्पितशक्ति-रक्षणसंयुक्तम् ॥ ८-९ ॥

#### वामदेवस्वरूपम्

वामदेवं महाबोघदायकं <sup>1</sup>पावकात्मकम् ।
विद्यालोकसमायुक्तं भाजुकोटिसमप्रभम् ॥ १० ॥
प्रसन्नं सामवेदाख्यं गानाष्टकसमन्वितम् ।
धीरस्वरमधीनं चाह्वनीयमज्ञत्तमम् ॥ ११ ॥
ज्ञानसंहारसंयुक्तं शक्तिद्वयसमन्वितम् ।
वर्णं शुक्तं तमोमिश्रं पूर्णबोघकरं स्वयम् १२ ॥
धामत्रयनियन्तारं धामत्रयसमन्वितम् ।
सर्वसौभाग्यदं नॄणां सर्वकर्मफलप्रदम् ॥ १३ ॥
अष्टाक्षरसमायुक्तमष्टपत्रान्तरस्थितम् ॥ १४ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> पावकात्मजम्—अ, अ १. B 11

वामदेवाख्यदक्षिणमुखस्वरूपमाह—वामदेविमिति ॥ १० ॥ सामवेद-प्रिविभक्तसप्तरानं भरतशास्त्रिनिष्पन्नगीतिश्च गानाष्ट्रकमित्युक्तम् । आमिति धीरस्वरम् ॥ ११ ॥ ज्ञानशक्तिसंहारशक्तिभेदेन शक्तिद्वयसमन्वितम् ॥ १२ ॥ जाप्रदादिस्यूळप्रपञ्चादिधामत्रयनियन्तारं विश्वतैजसात्मृना धामत्रयसमन्वि-तम् ॥ १३ ॥ अकचटतपयश इत्यष्टवर्गात्मना ॐ नमो महादेवाय इति वा अष्टाक्षरसमायुक्तं इत्पुण्डरीकप्रविभक्ताष्ट्रपत्रान्तरस्थितम् ॥ १४ ॥

#### तत्पुरुषस्वरूपम्

यत्तत् तत्पुरुषं प्रोक्तं वायुमण्डलसंवृतम् ।
पञ्चाग्निना समायुक्तं मन्त्रशक्तिनियामकम् ॥ १९ ॥
पञ्चाश्तत्स्वरवणीरुय मर्थववेदस्वरूपकम् ।
कोटिकोटि गणाध्यक्षं ब्रह्माण्डाखण्डविग्रहम् ॥ १६ ॥
वर्ण रक्तं कामदं च सर्वाधिव्याधिमेषजम् ।
स्रष्टिस्थितिलयादीनां कारणं सर्वशक्तिभृक् ॥ १७ ॥
अवस्थात्रितयातीतं तुरीयं ब्रह्मसंज्ञितम् ।
ब्रह्मविष्ण्वादिभिः सेव्यं सर्वेषां जनकं परम् ॥ १८ ॥

तत्पुरुषाख्योत्तरमुखमाह—यदिति । सप्तकोटिमहामन्त्रशक्तिनिया-मकम् ॥ १९ ॥ पञ्चाशत्सङ्ख्याविशिष्टं पञ्चाशत्स्वरवर्णाख्यम् ॥ १६-१८ ॥

#### ईशानस्वरूपम्

ईशानं परमं विद्यात् प्रेरकं बुद्धिसाक्षिणम् । आकाशात्मकमव्यक्तमोंकारस्वरभूषितम् ॥ १९ ॥

¹ मधर्वेद-अ २.

<sup>2</sup> गुणा—उ १,

सर्वदेवमयं शान्तं शान्त्यतीतं स्वराद्धहिः । अकारादिस्वराध्यक्षम्।काशमयविग्रहम् ॥ २०॥ पञ्चकृत्यनियन्तारं पञ्चब्रह्मात्मकं बृहत् ॥ २१॥

मध्यविल्लिसेतेशानमुखल्ल्पमाह—ईशानिमिति ॥ १९ ॥ सप्तस्वराद्विः शान्त्याख्या काचन कलाऽस्ति, तदतीतं तत्परं, "तत्परः परमात्मा" इति श्रुतेः ॥ २० ॥ सृष्ट्यादिपञ्चकृत्यनियन्तारम् ॥ २१ ॥

पश्चन्रह्मलयाधारः परमं त्रह्म

पञ्चब्रह्मोपसंहारं कृत्वा स्वात्मिन संस्थितम्। स्वमायावैभवान् सर्वान् संहृत्य स्वात्मिन स्थितः ॥ २२ ॥ पञ्चब्रह्मात्मकातीतो भासते स्वस्वतेजसा । आदावन्ते च मध्ये च मासते नान्यहेतुना ॥ २३ ॥

पञ्चब्रह्मप्रपञ्चप्रविलापनात् तदाधारो भवतीत्याह—पञ्चेति ॥ २२-२३॥

#### परमब्रह्मज्ञानविधिः

मायया मोहिताः शंभोर्महादेवं जगद्गुरुम् ।

न जानन्ति सुराः सर्वे सर्वकारणकारणम् ।

न संदशे तिष्ठति रूपमस्य परात् परं पुरुषं विश्वघाम ॥ २४ ॥

येन प्रकाशते विश्वं यत्रैव प्रविलीयते ।

तद्वद्व परमं शान्तं तद्वद्वास्मि परं पदम् ॥ २५ ॥

पञ्चब्रह्ममिदं विद्यात् सद्योजातादिपूर्वकम् ।

दश्यते श्रूयते यच्च पञ्चब्रह्मात्मकं स्वयम् ॥ २६ ॥

पञ्चवा वर्तमानं तं ब्रह्मकार्यमिति स्मृतम् ।

ब्रह्मकार्यमिति ज्ञात्वा ईशानं प्रतिपद्यते ॥ २० ॥

पञ्चब्रह्मात्मकं सर्वे स्वात्मिनि प्रविछाप्य च ।

सोऽह्मस्मीति जानीयाद्विद्वान् ब्रह्मामृतो भवेत् ॥ २८ ॥

इत्येतद्वह्म जानीयाद्यः स मुक्तो न संशयः ॥ २९ ॥

पञ्चाक्षरमयं शंमुं परब्रह्मस्वरूपिणम् ।

नकारादियकारान्तं ज्ञात्वा पञ्चाक्षरं जपेत् ॥ ३० ॥

सर्व पञ्चात्मकं विद्यात् पञ्चब्रह्मात्मतत्त्वतः ॥ ३१ ॥

पञ्चब्रह्मात्मिकीं विद्यां योऽघीते भक्तिभावितः ।

स पञ्चात्मकतामेत्य भासते पञ्चधा स्वयम् ॥ ३२ ॥

एवं स्वयंप्रकाशमप्यात्मानं सोऽहमिति देवा अपि न जानन्तीत्याह— माययेति । सर्वकारणकारणं कारणमावमापत्रब्रह्मादेरिप कारणत्वात्, "यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वं" इति श्रुतेः । यज्जगत्कारणं तद्व्पस्य सूक्ष्मतया न दृश्यत इत्याह—नेति ॥ २४ ॥ स्वातिरिक्तकल्लनाशान्तम् ॥ २५–२७ ॥ यद्यत्करणप्रामगोत्तरं तत्तत् पञ्चब्रह्मात्मकम्, तद्तीतः परमात्मा अहमस्मीति ज्ञानी परमात्मेव भवतीत्याह—पञ्चेति । पञ्चब्रह्म पञ्चब्रह्मात्मकं इदं विश्वं विद्यात्। यस्तत्प्रविलापनाधारः सोऽहमस्मि ॥ २८–२९ ॥ एवं पञ्चब्रह्मभावनया पञ्चाक्षरं जपन् यः आस्ते स पञ्चब्रह्मैव भवतीत्युपसंहरति—पञ्चाक्षर-मिति ॥ ३०–३२ ॥ पुरा एवसुक्त्वा ॥ ३३ ॥

शिवस्याद्वैतचैतन्यत्वम्

एवमुक्त्वा महादेवो गालवस्य महात्मनः । क्रिंगे चकारं तत्रैव स्वान्तर्धिमगमत् स्वयम् ॥ ३३ ॥

यस्य श्रवणमात्रेणाश्रुतमेव श्रुतं भवेत् ।
अमतं च मतं ज्ञातम्रविज्ञातं च शाकळ ॥ ३४ ॥
एकेनैव तु पिण्डेन मृत्तिकायाश्च गौतम ।
विज्ञातं मृण्मयं सर्वं मृद्मित्रं हि कार्यकम् ॥ ३५ ॥
एकेन छोहमणिना सर्वं छोहमयं यथा ।
विज्ञातं स्याद्यैकेन नखानां कृन्तनेन च ॥ ३६ ॥
सर्वं कार्ष्णायसं ज्ञातं तद्मित्रं स्वभावतः ।
कारणाभित्ररूपेण कार्यं कारणमेव हि ॥ ३७ ॥
तद्रूपेण सदा सत्यं भेदेनोक्तिर्मृषा खळु ।
तच्च कारणमेकं हि न भिन्नं नोभयात्मकम् ॥ ३८ ॥
भेदः सर्वत्र मिथ्यैव धर्मादेरनिरूपणात् ।
अतश्च कारणं नित्यमेकमेवाद्वयं खळु ।
अत्र कारणमद्वैतं शुद्धचैतन्यमेव हि ॥ ३९ ॥

योऽन्तर्धिमगमत् स सर्वकारणं कारणविज्ञानेन कारणातिरिक्तं कार्यं नास्तीति कार्याभावे तत्सापेक्षकारणताऽभावात् अकार्यकारणं ब्रह्म निष्प्रति-योगिकस्वमात्रमविश्चयत इत्याह—यस्येति ॥ ३४ ॥ येन कारणविज्ञानेन तदनितिरिक्तं कार्यं विज्ञातं स्यादित्यत्र—"येनाश्चतं श्चतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातं" इत्युपक्रस्य "एकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृण्मयं विज्ञातं स्यात्" इत्यादिछान्दोग्यषष्ठाध्यायनिष्ठार्थं संक्षिप्य प्रकटयतीत्याह—एकेनेति॥ ३९—३६॥ तद्भिन्नं स्वभावतः इत्यत्र उपपत्तिमाह—कारणेति॥ ३७॥ यदि कारणा[न]-तिरिक्तं कार्यं तदा कार्यवत् कारणमि अनेकतामईतीत्यत काह—तचेति। मृदाचितिरेकेण घटादिशकळस्याप्यदर्शनात् । न हि कारणिभन्नं कार्यमस्ति ।

नाप्येकमेव कार्यकारणभावमहिति, अर्धजरतीयन्यायवत् अतिविरुद्धत्वात् ॥ ३८॥ कार्यकारणभेदो नास्तीत्याह—भेद इति । यत एवं अतः ॥ ३९॥

### दहराकाशे शिवोपलिधः

अस्मिन् ब्रह्मपुरे वेश्म दहरं यदिदं मुने ।
पुण्डरीकं तु तन्मध्ये आकाशो दहरोऽस्ति तत् ।
स शिवः सिचदानन्दः सोऽन्वेष्टव्यो मुमुक्षुभिः ॥ ४० ॥
अयं हृदि स्थितः साक्षी सर्वेषामिवशेषतः ।
तेनायं हृद्यं प्रोक्तः शिवः संसारमोचकः ॥
इत्युपनिषत् ॥ ४१ ॥

इत्थंभूतिनिष्प्रतियोगिकाद्वैतात्मोपल्रब्ध्यधिकरणं कि इत्यत आह— अस्मिन्निति । अस्मिन् दहराकाशे यः करणप्रामप्रवृत्तिनिवृत्तिनिमित्ततया तदसङ्गत्वेन तद्भावाभावप्रकाशकतया तदसंभवप्रवोधिसद्धनिष्प्रतियोगिक ब्रह्ममात्र-तया च तत्तद्दृष्ट्यनुरूपमवभासते स शिवः ॥ ४०॥ शिवस्य हृद्योपल्रब्धत्वात् हृद्यस्यापि शिवत्वमुपचर्यत इत्यर्थः । इत्युपनिषच्छब्दः पञ्चब्रह्मोपनिषत्परि-समास्यर्थः ॥ ४१॥

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्रसयोगिना । पञ्चब्रह्मोपनिषदो व्याख्यानं छिखितं स्फुटम् । पञ्चब्रह्मोपनिषदो व्याख्या पञ्चाशदीरिता ॥

इति श्रीमदीशायष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे त्रिणवितसङ्ख्यापूरकं पञ्चब्रह्मोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम्

# बृहज्जाबालोपनिषत्

भद्रं कर्णेभिः—इति शान्तिः

## प्रथमं ब्राह्मणम्

प्रजापतिकृताविद्याऽण्डसृष्टिः

आपो वा इदमासन् सिल्लमेव। स प्रजापितरेकः पुष्करपर्णे सममवत् । तस्यान्तर्मनिस कामः समवर्तत इदं सृजेयमिति । तसाद्यत् पुरुषो मनसाऽभिगच्छिति । तद्वाचा वदिति । तत् कर्मणा करोति ॥ १ ॥

तदेषाऽभ्यन् कामस्तद्ग्रे समवर्तताघि । मनसो रेतः प्रथमं यदासीत् । सतो बन्धुमसित निरिवन्दन् । हृदि प्रतीष्या कवयो मनीषेति । उपैनं तदुपनमित । यत्कामो भवति । य एवं वेद ॥ २ ॥

यज्ज्ञानाग्निः स्वातिरिक्तश्रमं भस्म करोति तत् । बृहज्जाबालनिगमशिरोवेद्यमहं महः ॥

इह खल्वथर्वणवेदप्रविमक्तयं बृहज्जाबालोपनिषत् स्वातिरिक्तप्रपञ्चमस्मी-करणपटीयसी सती विजयते । अस्याः स्वल्पप्रन्थतो विवरणमारम्यते । प्रश्न- मुण्डकादिवदुपोद्धातादिकमस्यामप्यूद्धम् । मुसुण्डादिशिष्यवर्गकालाग्निरुद्धप्रश्न-प्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । अस्यामुपनिषदि स्वातिरिक्तं भस्म, ततः शिष्टं स्वयमेवेति प्रतिपाद्यते । तत्र स्वातिरिक्तयत्तापरिज्ञानं विना न हि तद्भस्म भिवतुमईतीति तदियत्ताप्रकटनाय पुराणमवतारयति—आपो वा इति । प्रळय-कालीना आपो वे प्रसिद्धाः अनिम्यक्तनामरूपं इदं अविद्याऽण्डं आसन् सिल्छिमेव । न हि सिल्छादितिरिक्तं किंचिदस्ति । तत्र बृहज्ञाबालमन्त्रदृष्टा यः सोऽयं प्रजापतिरेकः पुष्करपणें नारायणनाभिपद्ये समभवत् । तस्य प्रजापते-रन्तमनिस कामः समवर्तत । किमिति १ इदं अनन्तकोटिब्रह्माण्डात्मक-मिवद्याऽण्डं सृज्यमिति । यस्मादयं जगत्स्रप्रुकामो भवति तस्माद्यत्पुरुषः मनसा अन्तःकरणेन अभिगच्छिति निश्चिनोति यन्मनिस स्मृतं तद्वाचा वदिते । यद्वाचोक्तं तत् शरीरिनर्वर्त्यकर्मणा करोति ॥ १ ॥ ब्राह्मणोक्तेऽर्थे तदेषाऽभ्यनु पश्चात् एका । वक्ष्यमाणाविद्याऽण्डोद्भूतेः अप्रे प्राक् अधिकत्वेन कामोऽभिलाषः समवर्तत । कामः क जातः इत्यत्र मनसोऽन्तःकरणस्य यद्रेतो वीर्यं प्रथममासीत्, स कामो भवतीति पूर्वेणान्वयः,

न हि संकल्पातिरिक्तं मनोऽस्तीति विचिन्त्यताम् । काम जानामि ते रूपं संकल्पात् किछ जायसे ॥

इति स्मृतेः । सतः चक्षुर्प्राह्मप्रपञ्चस्य बन्धुरिवोपकारकत्वात् कामो बन्धुः असित अचाक्षुषे ब्रह्मणि निरिवन्दन् निःशेषमगमन् । कवयो मनस ईष्ट इति मनीद् धीः तया मनीषा हृदि प्रतीष्य अवलोक्य । उप समीपे एनं कामिनं उपनमित आप्नोति यस्य दारादिविषये कामो भवति स यत्कामो भवति इति मन्त्रसमाप्त्रर्थः । य एवं यो वेद जानाति स प्राजापत्यपदमश्नुत इत्यर्थः ॥ २॥

#### विभूतिस्दाक्षवृहजावालिजज्ञासा

स तपोऽतप्यत । स तपस्तस्या । स एतं भुसुण्डः कालाग्नि-रुद्रमगमदागत्य भो विभूतेर्माहात्म्यं ब्रूहीति ॥ ३ ॥ तथिति प्रत्यवोचद्भु गुण्ड विचयमानं किमिति ॥ ४ ॥ विभूतिरुद्राक्षयोर्माहात्म्यं वभाणेति ॥ ५ ॥ आदावेव पैप्पलादेन सहोक्तमिति ॥ ६ ॥ तत्फलश्रुतिरिति ॥ ७ ॥ तस्योर्ध्व किं वदामेति ॥ ८ ॥ बृहज्जावालाभिधां मुक्तिश्रुति ममोपदेशं कुरुष्वेति ॥ ९ ॥

इदानीं प्रासिक्षंकं परिस्यज्य प्रकृतम्नुसरित—स इति । स प्रजापितः तपोऽतप्यत आलोचनं कृतवान् । एवं स तपस्तम्वा यो वायसाकारो मुसुण्ड इति विख्यातः परमयोगी तमनुप्रविष्टवान् । सोऽयं प्रजापितनाऽऽविष्टः भुसुण्डः खातिरिक्तमस्मावगत्यर्थं एतं कालाग्निरुप्तमगमन् । तं गत्वा किं कृतवानित्यत आह—आगत्य मो विभूतेर्माहात्म्यं ब्रह्मीति ॥ ३ ॥ मुसुण्डप्रश्लात्तरं मगवानाह—तथेति प्रत्यवोच्चत् । किमिति ? मुसुण्ड वाच्यमानं किमिति, उच्यमानं किमित्यर्थः ॥ ४ ॥ आहेतरः विभूतिरुद्राक्षयोर्माहात्म्यं वमाणिति उपिद्रशेत्यर्थः ॥ ५ ॥ पुरैवोक्तमित्याह—आदावेव पैप्पलादेन सहोक्तमिति, पैप्पलादेन साकं तुम्यं विभूतिरुद्राक्षमाहात्म्यं उक्तमित्यर्थः ॥ ६ ॥ इतर आह—तत्फलश्रुतिरित । वक्तव्येत्यध्याहार्यम् ॥ ७ ॥ ततः किमिति भगवानाह—तस्योध्वं किं वदामेति ॥ ८ ॥ इतर आह—बृह्जावालामिधामिति ॥ ९ ॥ तस्योध्वं किं वदामेति ॥ ८ ॥ इतर आह—बृह्जावालामिधामिति ॥ ९ ॥

#### भस्मपञ्चकस्य नामस्वरूपनिरूपणम्

ॐ तथेति । सद्योजातात् पृथिवी । तस्याः स्यान्तिवृत्तिः । तस्याः किपल्रवर्णा नन्दा । तद्गोमयेन विभूतिर्जाता ॥ १० ॥ वामदेवादुद्कम् । तसात् प्रतिष्ठा । तस्याः कृष्णवर्णा भद्रा । तद्गोमयेन भूसितं जातम् ॥ ११ ॥

1 सुण्डं—मु.

<sup>3</sup> वच्य—अ १, क. बक्य—अ.

अघोराद्विहः । तस्माद्विद्या । तस्या रक्तवर्णा सुरिमः । तद्गोमयेन भस्म जातम् ॥ १२ ॥

तत्पुरुषाद्वायुः । तस्माच्छान्तिः । तस्याः श्वेतवर्णा सुशीला । तस्या गोमयेन क्षारं जातम् ॥ १३ ॥

ईंशानादाकाशम् । तस्माच्छान्त्यतीता । तस्याश्चित्रवर्णा सुमना । तद्गोमयेन रक्षा जाता ॥ १४ ॥

विमूर्तिर्भिसितं भस्म क्षारं रक्षेति भस्मनो भवन्ति पश्च नामानि । पश्चिमनीमिभिर्भृशमैश्वर्यकारणाद्भृतिः । भस्म सर्वाघ-भक्षणात् । भासनाद्भिस्तम् । क्षारणादापदां क्षारम् । भूतप्रेतिप-शाचब्रह्मराक्षसापसारभवभीतिभ्योऽभिरक्षणाद्रक्षेति ॥ १५ ॥

भगवान् तत्प्रश्नमङ्गीकृत्य प्रतिवचनमिधास्यति—ॐ तथेति । ओङ्कार-स्यानुकृत्यर्थत्वात् , "ओमित्येतदनुकृतिः" इति श्रुतेः । आदौ वक्ष्यमाण-नामपञ्चके तत्राद्यनामात्मकविभूतित्वरूपमाह—सद्योज्ञातादिति । ईश्वरपूर्वामि-मुखसञ्जातसद्योज्ञातंप्रपद्यामीतिमन्त्रतो जाता पृथिवी । तस्याः सकाशात् निवृत्तिकळा संजाता । तस्याः सकाशात् नन्दा नाम कपिळवर्णा धेनुरभूत् । वक्ष्यमाणप्रकारेण संस्कृततद्गोमयेन विभूतिः संजाता ॥ १० ॥ तद्द्वितीय-भित्तत्वरूपमाह—वामदेवादिति ॥ ११ ॥ भस्मत्वरूपमाह—अघोरादिति ॥ १२ ॥ क्षारस्वरूपमाह—तदिति ॥ १३ ॥ रक्षास्वरूपमाह—ईशानादिति ॥ १४ ॥ एवं भस्मनः पञ्चनामान्यभिधाय तेषां यौगिकार्थमाह—विभूतिरिति ॥ १९ ॥

इति प्रथमं ब्राह्मणम्

# द्वितीयं ब्राह्मणम्

अप्रीषोमात्मकमस्मस्नानजिज्ञासा

अथ मुसुण्डः कालाग्निरुद्रमश्नीषोमात्मकं भस्मस्नानविधिं पत्रच्छ ॥ १ ॥

मुसुण्डो भगवन्तं भस्मस्नानविधि पृच्छतीत्याह—अथ भुसुण्ड इति ॥१॥

जगतः अर्प्राषोमात्मकत्वम्

अग्निर्यथेको मुननं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो नमून ।
एकं भस्म सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो निहश्च ॥ २ ॥
अग्नीषोमात्मकं निश्चमित्यग्निरित्याचशतं ।
रोद्री घोरा या तैजसी तनः ।
सोमः शक्त्यमृतमयः शक्तिकरी तनः ॥ ३ ॥
अमृतं यत्प्रतिष्ठा सा तेजोनिद्याकला स्वयम् ।
स्थूलसूर्श्मेषु भूतेषु त एव रसतेजसी ॥ ४ ॥
द्विविघा तेजसो वृत्तिः सूर्यात्मा चानलात्मिका ॥ ५ ॥
तथैव रसशक्तिश्च सोमात्मा चानलात्मिका ॥ ५ ॥
वैद्युदादिमयं तेजो मधुरादिमयो रसः ।
तेजोरसिनभेदैस्तु वृतमेतचराचरम् ॥ ६ ॥
अग्नेरमृतनिष्पत्तिरमृतेनाग्निरेषते ।
अत एव हिनः क्ल्प्रसमग्नीषोमात्मकं जगत् ॥ ७ ॥

प्रश्नोत्तरं भगवानाह—अग्निरिति । यथैकोऽप्यग्निर्भुवनं प्रविश्य स्वाश्रयदार्वनुरूपं रूपं प्रतिरूपो बहुरूपो बभूव तथा एकं स्वातिरिक्तभस्म स्वा-तिरिक्तप्रपञ्चापवादाधिकरणं व्यष्टिसमष्टिप्रपञ्चारोपाधिकरणविश्वविराडोत्राद्यात्मना सर्वभूतान्तरात्मा भूत्वा तूलान्तः करणोपाधियोगात् रूपं रूपं प्रतिरूपः स्वातिरिक्तप्रपञ्चापवादाधिकरणद्वितुर्यतदैक्याविकल्पात्मना तद्वहिश्च विलक्षणो भवति, " सर्वस्मादन्यो विलक्षणः " इति श्रुतेः । चशब्दात् वस्तुतो निर्धिकरणं निष्प्रतियोगिक ब्रह्ममा त्रमवशिष्यते इति द्योत्यते ॥ २ ॥ भस्मन स्तत्कार्यविश्वस्य वाऽग्नीषोमात्मकत्वं कथमियत आह—अग्नीषोमात्मकमिति । अग्निश्च सोमश्च अग्नीषोमौ तावेव आत्मा यस्य तत् अग्नीषोमात्मकं तद्व्येण विश्वासाई विश्वमित्रिरित्युच्यते विश्वस्याग्रीषोमकार्यत्वात् । या तनूर्घोरा तैजसी च भवति अस्या अस्यंशत्वात् । अपरा तु शक्तिकरी तनूः अमृतमयः सोम एव शक्तिः वामभागस्थेडाशक्तरमृतमयत्वात् ॥ ३ ॥ अमृतं यत्प्रतिष्ठा यस्यां चन्द्रनाड्यां अमृतस्य प्रतिष्टितत्वात् संयं स्वयं चन्द्रनाडी तेजोविद्याकछाऽऽिलमका भवति । . त एव रसतेजसी स्थ्लसूक्ष्मभूतेषु द्विधा भवतः ॥ ४ ॥ सूर्याप्रिमेदेन यथा तंजसो वृत्तिः द्विविधा तथैव सोमात्मानलात्मिकेति च रसशक्तिश्च द्विधा भवति ॥ ९ ॥ तत्र किं तेजः को रसः इत्यत्र विद्युदेव वैद्युत्, आदिशब्देन प्रदीपनक्षत्रादयो गृह्यन्ते, तन्मयं हि तेजः मधुराम्छादिमयो रसः। इत्थं चराचरभेदभिन्नं जगत् तेजोरसभूतैरावृतम् । तुशब्दोऽवधारणार्थः ॥ ६ ॥ मथनाविर्भूताग्नेः अमृतनिष्पत्तिः, नवनीतघृतादेः मथनाग्निनिष्पन्नत्वात् । अमृतस्थानीयाज्यतैलकाष्ठगतस्रेहादिना अग्निरेधते वृद्धिमुपैति । यतो मधना-विर्भूतोष्णांशोऽग्निः तज्जोऽमृतविशेषः सोमो भवति, यत एवाग्नीषोमीयं ह्वि: कुल्रमं निष्पनं अत एवेदं जगत् अम्रीषोमात्मकमिति ज्ञेयम् ॥ ७ ॥

जगतः शिवशक्यात्मकत्वम्

उर्ध्वशक्तिमयः सोम अधःशक्तिमयोऽनलः। ताभ्यां संपुटितं तसाच्छश्वद्विश्वमिदं जगत्॥ ८॥ अभ्रेरूर्घ्वं भवत्येषा यावत् सौम्यं परामृतम् । यावदृश्यात्मकं सौम्यममृतं विस्नुल्यभः ॥ ९ ॥ अत एव हि कालाभिरधं स्ताच्छक्तिरूर्ध्वगा । यावदृादृह्वनश्चोर्ध्वमधस्तात् <sup>2</sup>पावनं भवेत् ॥ १० ॥ आधारशक्त्याऽवभृतः कालाभिरयमूर्ध्वगः । तथैव निम्नगः सोमः शिवशक्ति अपदास्पदः ॥ ११ ॥ शिवश्चोर्ध्वमयः शक्तिरूर्ध्वशक्तिमयः शिवः । तदित्थं शिवशक्तिम्यां नाव्याप्तमिह किंचन ॥ १२ ॥ असकृच्चाभिना दग्धं जगत्तद्भससात्कृतम् । अभ्रेवीर्यमिदं प्राहुस्तद्वीर्यं भसा यत्ततः ॥ १३ ॥

अग्नीषोमात्मकतया जगत् प्रतिपाद्य पुनः शिवशक्यात्मकतया जगत् प्रदर्शयति—ऊर्ध्वेति । ऊर्ध्वाधोमेदेन परमेश्वरशक्तिद्विविधा । सोमस्तूर्ध्व-शक्तिमयः शिवपाछाक्षस्थान्यपेक्षया सर्वोर्ध्वतन्मौळिप्रतिष्ठानात् । तदपेक्षया अधःशक्तिमयोऽनलः । यद्वा—ऊर्ध्वशक्तिमयः सोमः शिवः, स्वभक्तोर्ध्वपद-प्रापकविद्याशक्तिसंपन्नत्वात् । यस्य शब्दादिविषये अलंबुद्धिनं विद्यते सोऽयं अनलो जीवः अधःशक्तिमयः परमार्थतत्त्वाधःप्रापकत्लान्तःकरणाविद्याशक्तिस्तित्वात् । अयमविद्याशक्तिर्त्यर्थः,

अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम् । जीवभूतां महाबाहो ययेदं धार्यते जगत् ॥

इति स्मृतेः । यस्मादेवं तस्मात् ताभ्यां शिवशक्तिभ्यां स्वाइदृष्ट्या स्वातिरेकेणा-स्तीति शश्वद्विश्वसनीयं इदं विश्वं जगत् संपुटितं कवळितमित्यर्थः ॥ ८॥ यैषा

<sup>1</sup> स्तच्छ- अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> पावनो-क.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> पदात्मकः —अ १, अ २, क. पदास्पदम् —अ.

शिवशक्तिः अग्नेरप्यूर्ध्व भवति यावत् सोमसंवन्धि सौम्यं परामृतं मूलाधार-स्थाग्नेरूर्ध्वं यावदाज्ञाचक्रसहस्रारचक्रान्तराळविलसत्सोममण्डलं सौम्यं परामृतं विद्यते तदेतद्यावत् केवळकुम्भकोत्थितं अप्रयात्मकं अग्निसंयुक्तं सत् अधः आपादं सौम्यममृतं विसृजति ताविच्छवशक्तियोगो भवतीत्यर्थः ॥ ९ ॥ यतोऽग्नीषोमयोग एव शिवशक्तियोगो जीवेशैक्यं भवति अर्त एव ह्यधस्ताच्छक्तिः कालाग्निजीवाभिधाना ऊर्ध्व ऐश्वरं तत्त्वं तावत् गच्छतीति ऊर्ध्वगा भवति । यावच्छिवशक्तिस्थानीयजीवेशयोरैक्यं भवति तावत्पुराऽनुभूतिभदादहनो निरशेषदहनं भवति । चशब्दात् पुनर्जीवेशभिदायोगो द्योसते । ततः पुराऽनु-भूतोध्वधिःकळनामळं पावनं ब्रह्मभावापन्नमेव भवेत् ॥ १०॥ पुनरुक्तार्थमेव दृढयति—आधारेति । मूळाधारशक्त्याऽवधृतो युक्तोऽयं काळाग्निजीवः स्वोपाधिशक्त्यंशं विहाय ऊर्ध्वगो यथा भवति तथैव शिवशक्तिपदास्पदः शिवशक्त्यैक्यनिम्नगो भवतीव भवति वस्तुतस्तस्य निम्नोन्नतवैरळयात् ॥ ११॥ शक्तिशक्तिमतोरभेदमाह—शिव इति । शिवश्च शिवोऽपि अर्ध्वमयः शक्तिः यथा तथा ऊर्ध्वशक्तिमयः शिवः, शिवातिरेकेण शक्त्यभावात्। इति यत् तदित्थं इह किंचन किंचिदपि शिवशक्तिभ्यां नाव्याप्तमस्ति सर्वे शिवात्मक-मित्यर्थः ॥ १२ ॥ शिवातिरिक्तशक्तयंशं भस्मापह्नवं कृत्वा तदपह्नवसिद्धं शिवं स्वमात्रमिति यः पश्यति तस्य तद्भावापत्तिः फलं इति ब्राह्मणार्थमुपसंहरति— असकृदिति । यत् असकृत् शास्त्रीयज्ञानाम्निना दग्धं तज्जगत् ब्रझातिरिक्तं न किंचिदस्तीति सम्यज्ज्ञानाग्निना भस्मसात्कृतं भस्मावसानं कृतमित्यर्थैः, "भस्मान्तं शरीरं" इति श्रुते: । यत् यस्मात् कारणात् इदं जगत् अग्नेवींर्य प्राहः जगतस्तावद्ग्रिस्थानीयजीवविकल्पितत्वात् ततः तस्मात् कारणात् तस्य जगतो वीर्य भस्म नासति जगति तद्भस्म तद्पह्वोतुमशक्यत्वात् ॥ १३ ॥

ज्ञानानधिकारिणां भस्मस्रानविधिः

यश्चेत्थं भसासद्भावं ज्ञात्वाऽभिस्नाति भसाना । अग्निरित्यादिभिर्मन्त्रैर्दग्धपादाः स उच्यते ॥ १४ ॥ अम्रेवीर्यं च तद्भस्स सोमेनाष्ठावितं पुनः । अयोगयुक्त्या प्रकृतेरिषकाराय कल्पते ॥ १५ ॥ योगयुक्त्या तु तद्भस्स ष्ठाव्यमानं समन्ततः । शाक्तेनाभृतवर्षेण ह्यिकारान्निवर्तते ॥ १६ ॥

एवं ज्ञातुमशक्तानां स्वाज्ञानपाशदहनोपायमाह—यश्चेति । यश्च यः कोऽपि इत्थं वक्ष्यमाणब्राह्मणोक्तविधानेन यथाविधि भस्मसद्भावं ज्ञात्वा ''अग्निरिति भस्म'' इत्यादिमन्त्रैः भस्मना स्नाति सोऽयं विधिमस्मस्नानमिहिम्ना द्रग्धस्वाज्ञानपाश इत्युच्यते ॥ १४ ॥ विधिमस्मस्नातस्य मुख्यभस्माधिगमाधिकारः कुतः इत्यत आह—अग्नेरिति । यत् अग्नेर्वीर्यं तत् पुनः सोमेन शिवशक्त्यमृत-वारिणा प्रावितं मिश्रीकृतिमव भाति । तत्प्रकृतेरयोगयुक्त्या सोमातिरेकेण प्रकृतिर्विकृतिर्वां न ह्यस्ति इति श्रुत्यनुप्राहकयुक्त्या तर्केण यदि विशिष्टस्तदा पुमान् मुख्यमस्मावगत्यधिकाराय कल्पते अधिकारी भवतीत्यर्थः ॥ १९ ॥ व्यतिरेकमाह—योगयुक्त्येति । यस्तु शाक्तेनामृतवर्षेण प्रकृतिवकृतयोगयुक्त्या तु समन्ततः प्राव्यमानं भस्म स्वाविद्योपहितमात्मानं जानाति संसार्यहिमत्यात्मानं पश्यति स पुमान् मुख्यस्वातिरिक्तमस्मावगत्यधिकारात्रिवर्तते । अनिधकार्ययं मन्दप्रज्ञो भवतीत्यर्थः ॥ १६ ॥

जीवेशैक्यज्ञानतः संसारनिवृत्तिः

अतो मृत्युंजयायेत्थममृतष्ठावनं सताम् । शिवशक्त्यमृतस्पर्शे स्रव्ध एव कुतो मृतिः ॥ १७ ॥ यो वेद गहनं गुह्यं पावनं च ततोदितम् । अग्नीषोमपुटं कृत्वा न स भूयोऽभिजायते ॥ १८ ॥

अनिधकारिताहेतुसंसारित्वासंभवोपायमाह — अत इति । यतः शक्तियोग-युक्त्या संसारित्वं अतः कारणात् स्वातिरिक्तास्तिताहेतुस्वाज्ञानमृत्युं जयित अपहृवं करोतीति मृत्युंजयः परमात्मा तस्मै मृत्यु अयाय इत्थं अमृत्यावनं शिवातिरेकेण शक्त्यंशो न विद्यत इति स्वमात्रज्ञानसमर्पणं ये कुर्वन्ति ते सन्तः तेषां सतां स्वाज्ञदृष्ट्या शिवशक्त्यमृतस्पर्श एव छक्षेऽिप स्वज्ञदृष्ट्या शिवशक्त्यमृतस्पर्शवेर व्यात् छुतो मृतिः परमार्थदृष्ट्या न कुतिश्चिद्रित्यर्थः ॥ १७ ॥ जीवेशैक्यज्ञानतो नेह पुनर्जात्यादिरस्तीत्याह—य इति । यः पुमान् स्वाज्ञजनगहनं दुरवगमत्वात् गृद्धं अनिधकारिणे गोपनीयत्वात् पावनं च पवित्राणां पवित्रत्वात् । स्वातिरिक्तापावनासंभवद्योतकः चशब्दः । सर्वत्र ततत्वेन सदोदितं, कदाऽप्यनस्तमितत्वात् । कि तत् १ अग्नीषोमपुटं, पराक्प्रपञ्चद्वाहकत्वादिग्नः प्रत्यक् सर्वात्मकत्वात् । कि तत् १ अग्नीषोमपुटं, पराक्प्रपञ्चद्वाहकत्वादिग्नः प्रत्यक् सर्वात्मकत्वात् , स्वातिरिक्तसर्वाप्यायकत्वाच सोमः परमात्मा, तयोरग्नीषोमयोः प्रत्यकपरयोः पुटमैक्यं ब्रह्माहं अहमेव ब्रह्म इति वेद जानाति स मुनिरेवमैक्यं कृत्वा तद्भेदसापेक्षप्रभवैक्यगतसविशेषांशमप्यपहृवं कृत्वा तदपह्वसिद्धं ब्रह्म निष्प्रतियोगिकस्वमात्रमित्यवगम्य नेह पुनः स्वातिरिक्ता-स्तित्वमोहाय जायते तदासकत्या प्रियते वेत्यर्थः ॥ १८ ॥

सविशेषब्रह्मोपासनेनापि अमृतत्वप्राप्तिः

शिवाग्निना ततुं दग्ञ्वा शक्तिसोमामृतेन यः । ष्ठावयेद्योगमार्गेण सोऽमृतत्वाय कल्पते । सोऽमृतत्वाय कल्पत इति ॥ १९ ॥

सविशेषब्रह्मोपासकोऽपि तत्प्रसादान्निर्विशेषब्रह्मोपासनाफलमेवैतीत्याह— शिवेति । स्वातिरिक्ताशिवप्रासः शिवः परमात्मा स एवाग्निः तेन शिवाग्निना ततुं तदुपलक्षितस्वाविद्यापदतत्कार्यजातं दग्ध्वा भस्मीकृत्य तत्पुनंभस्मशक्तिरेव सोमः स एवामृतं तेन शक्तिसोमामृतेन योऽयं योगी सुवुम्नावायुप्रवेशलक्षणयोगमार्गेण प्रावयेत् पिण्डीकुर्यात् ईश्वरभावमापादयेत् सोऽपि तत्प्रसादलब्धनिर्विशेषज्ञानसमकालं अमृतत्वायं केवल्यायं कल्पते । आवृत्तिरेतद्वाह्मणसमाप्त्यर्थं ॥१९॥

इति द्वितीयं त्राह्मणम्

## तृतीयं ब्राह्मणम्

#### विभूतियोगजिज्ञासा

अय मुसुगडः कालाग्निरुद्रं विभूतियोगमनुब्रूहीति होवाच ॥ १ ॥ भुसुण्डः पुनः भगवन्तं विभूतियोगबुभुत्सया पृच्छतीत्याह—अथेति ॥१॥

#### विभूतेः उत्पत्तिकमः

विकटाङ्गामुन्मत्तां महाखला मिशवादि चिह्नान्वितां प्रनर्धेतुं कृशाङ्गां वत्सहीनामशान्तामदुग्धदोहिनीं निरिन्द्रियां जग्धतृणां केशचेलास्थिमक्षिणीं संधिनीं नवप्रस्तां रोगार्तो गां विहाय प्रशस्तगोम-यमाहरेद्रोमयं खसंस्थं प्राह्मं शुभे स्थाने वा पतितमपरित्यन्यात ऊर्ध्व मर्द्येद्रव्येन । गोमयग्रहणं किष्ठा वा धवला वा अलाभे तद्न्या गौः स्याहोषवित्ता। किष्ठागोभस्मोक्तम्। कृष्ठभगोअस्मना चेद्न्यगोक्षारं यत्र. कापि स्थितं यत्तन्न हि धार्यं संस्काररहितं धार्यम् ॥ २ ॥

मुसुण्डेन विभूत्युत्पत्तिक्रमं पृष्टो भगवान् धेनुळक्षणादि सप्रकारमाह— विकटामिति । विकटांगां विरूपाङ्गां उन्मत्तां इत्यादि रोगार्ता इत्यन्तविशेषण-विशिष्टां गां विहाय किपळादि वर्णतो गुणतः प्रशस्तगोः सकाशात् गोमयमाहरेत्। तदाहरणविधिस्तु गोमयं खसंस्थं अन्तराळस्थं शुभे स्थाने वा पतितं प्राद्यं यिन्नर्दुष्टं तत् अपरित्यज्य अत अर्ध्वं गब्येन गोमयेन सम्यक् मदेयेत्। यत्

<sup>&#</sup>x27; मिलनामिशि— अ १, अ २, क. ै लब्धं—मु. अस्मनो—उ, मु. ै संस्कार्यर—उ. संस्कारसिंह—मु.

गोमयम्हणं कार्य इत्यत्र लामे किपला वा धवला वा अलामे विकटाऽऽदि-दोषवर्जिता वा स्यात् तस्याः सकाशात् गोमयं प्राह्मम् । किपलादिप्रशस्त-गोशकृद्धस्म प्रशस्तत्वेन उक्तम् । एवं लब्धगोशकृद्धस्मनोद्धूलनादिः कार्यः । एवं लामे दोषविशिष्टान्यगोक्षारं यत्र कापि स्थितं वक्ष्यमाणसंस्काररहितं वा न हि धार्यम् ॥ २ ॥

गोमयादौ विद्याऽऽदिदृष्टिः

तत्रैते श्लोका भवन्ति—

विद्याद्याक्तिः समस्तानां राक्तिरित्यिभिधीयते ।
गुणत्रयाश्रया विद्या सा विद्या च तदाश्रया ॥ ३ ॥
गुणत्रयमिदं धेनुर्विद्याऽभूद्रोमयं शुभम् ।
मूत्रं चोपनिषत् प्रोक्तं कुर्योद्धस्म ततः परम् ॥ ४ ॥
वत्सस्तु स्मृतयश्चास्यास्तत्संभूतं तु गोमयम् ।

इत्यर्थप्रकाशने एते स्रोका मन्ता भवन्तीत्याह—तत्रेति । समस्तानां शक्तीनां मध्ये विद्याशक्तित्व शक्तिः । सा सत्त्वादिगुणत्रयाश्रया गुणत्रयमपि तदाश्रयम् ॥ ३ ॥ इदं गुणत्रयमेव धेनुः । शुमं गोमयं विद्याऽभूत् । गोमूत्रमुपनिषत् इति प्रोक्तम् । इत्थं धेनुगोमयगोम्त्रादौ गुणत्रयविद्योपनिषद्दृष्टिं द्वर्यात् ॥ ४ ॥ अस्याः गुणत्रयविशिष्टधेन्वाः वत्सस्तु स्मृतिगणो झेयः । गोतद्वत्सेषु श्रुतिस्मृतिदृष्टिः कार्येत्यर्थः । तत्संभूतं यत् गोमयं तद्भस्म कुर्यादिति पूर्वेणान्वयः ॥

गवादिभस्मान्तस्य मन्त्रसंस्कारः

आगाव इति मन्त्रेण घेनुं तत्राभिमन्त्रयेत् ॥ ५ ॥ गावो भगो गाव इति प्राशयेत्तत्तृणं जलम् । उपोष्य च चतुर्द्श्यां शुक्ते कृष्णेऽथवा त्रती ॥ ६ ॥ परेद्युः पातरुत्थाय शुचिर्मूत्वा समाहितः । कृतस्त्रानो घौतवस्त्रः पयोर्घ्वं च सुजेच गाम् ॥ ७ ॥ उत्थाप्य गां प्रयत्नेन गायत्र्या मूत्रमाहरेत्। सौवर्णे राजते ताम्रे धारयेन्मुण्मये घटे ॥ ८ ॥ पौष्करेऽय पलाहो वा पात्रे गोशृङ्क एव वा । आद्धीत हि गोमूत्रं गन्धद्वारेति गोमयम् ॥ ९ ॥ आमूमिपातं गृह्णीयात् पात्रे पूर्वोदिते गृही । गोमयं शोधयेद्विद्वान् श्रीमें भजतुमन्त्रतः ॥ १० ॥ अल्रक्ष्मीर्म इति मन्त्रेण गोमयं धान्यवर्जितम् । सं त्वा सिंचामि मन्त्रेण गोमूत्रं गोमये क्षिपेत् ॥ ११ ॥ पञ्चानां त्वेतिमन्त्रेण पिण्डानां च चतुर्दश । कुर्यात् संशोध्य किरणैः सौरकैराहरेत्ततः ॥ १२ ॥ निद्ध्याद्य पूर्वोक्तपात्रे गोमयपिण्डकान् । स्वगृद्योक्तविधानेन प्रतिष्ठाप्याग्निमीजयेत् ॥ १३ ॥ पिण्डांश्च निक्षिपेत्तत्र आद्यन्तं प्रणवेन तु । षडशरस्य <sup>1</sup>सूक्तस्य व्याकृतस्य तथाऽश्ररैः ॥ १४ ॥ स्वाहाऽन्ते जुहुयात्तत्र वर्णदेवाय पिण्डकान्। आघारावाज्यभागौ च प्रक्षिपेद्याह्तीः सुधीः ॥ १५ ॥ ततो निधनपतये त्रयोविंशज्जुहोति च। होतृज्याः पञ्च ब्रह्माणि नमो हिरण्यवाहवे ॥ १६ ॥

<sup>1</sup> सूत्रस्य—उ.

इति सर्वाहुतीर्हुत्वा चतुर्थ्यन्तैश्च मन्सकैः। ऋतं सत्यं कदुद्राय यस्य वैकंकतीति च ॥ १७ ॥ एतैश्च जुहुयाद्विद्वाननाज्ञातत्रयं तथा। व्याह्तीरथ हुत्वा च ततः स्विष्टकृतं हुनेत् ॥ १८॥ इध्मशेषं तु निर्वर्त्य पूर्णपात्रोदकं तथा। पूर्णमसीति यजुषां जलेनान्येन वृंहयेत् ॥ १९ ॥ ब्राह्मणेष्वमृतमिति तज्जलं शिरसि क्षिपेत् । प्राच्यामिति <sup>1</sup>दिशं लिङ्गिर्दिश्च तोयं विनिक्षिपेत् ॥ २० ॥ ब्रह्मणे दक्षिणां दत्त्वा शान्त्ये पुलकमाहरेत्। आहरिष्यामि देवानां सर्वेषां कर्मगुप्तये ॥ २१ ॥ जातवेदसमेनं त्वां पुलकैरलादयाम्यहम् । मन्त्रेणानेन तं वह्हिं पुलकैश्कादयेत्ततः ॥ २२ ॥ त्रिदिनं <sup>2</sup>ज्वलनस्थित्यै छादनं पुलकैः स्मृतम् । ब्राह्मणान् भोजयेद्भक्तया स्वयं भुङ्जीत वाग्यतः ॥ २३ ॥ मस्माधिक्यमभीप्सुस्तु अधिकं गोमयं हरेत्। दिनत्रयेण यदि वा एकस्मिन् दिवसेऽथवा ॥ २४ ॥ तृतीये वा चतुर्ये वा प्रातः स्नात्वा सिताम्बरः। शुक्रयज्ञोपवीती च शुक्रमाल्यानुलेपनः ॥ २५ ॥

<sup>&#</sup>x27; दिशां—अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ज्वलसंस्थि—अ १, अ २, उ १. ज्वलनं स्थि—क.

शुक्रदन्तो भस्मदिग्धो मन्त्रेणानेन मन्त्रवित्।
ॐ तद्वद्वोति चोच्चार्य पौछकं भस्म संत्यनेत्॥ २६॥
तत्र चावाहनमुखानुपचारांस्तु पोडरा।
¹कर्तव्या व्याहतास्त्वेवं ततोऽग्निमुपसंहरेत्॥ २७॥
अग्नेर्भस्मेति मन्त्रेण गृह्वीयाद्वस्मं चोत्तरम्।
अग्निरित्या²दिमन्त्रेण प्रमृज्य च ततः परम्॥ २८॥
संयोज्य गन्धसिछछैः कपिछामूत्रकेण वा।
चन्द्रकुङ्कुमकाश्मीरमुशीरं चन्दनं तथा॥ २९॥
अगक्तितयं चैव चूर्णयित्वा तु सूक्ष्मतः।
सिपेद्धस्मिन तच्चूर्णमोमिति ब्रह्ममन्त्रतः॥ ३०॥
प्रणवेनाहरेद्विद्वान ब्रह्मतो वटकानथ।
अणोरणीयानिति हि मन्त्रेण च विचक्षणः॥ ३१॥

तत्तन्मनुना गवादिसंस्कारं कुर्यादिखाह—आ गाव इति । "आ गावो अश्मन्नुत मद्रमक्रन् " इति मन्त्रेण घेनुमिमनन्त्र्य ॥ ९ ॥ "गावो मगो गाव इन्द्रो मे अच्छात् " इति मन्त्रेण तृणोद्कं प्राश्चित्वा श्रौतमस्मन्नती शुक्कुकुष्णपक्षयोरन्यतरचतुर्दृश्चामुणेष्य ॥ ६ ॥ परेद्युः स्नानादिनित्यकर्म कृत्वा पयोध्वे पयोदोहनानन्तरम् ॥ ७ ॥ प्रयत्नेन गामुत्थाप्य सौवर्णाद्यन्यतमपात्रे गायत्र्यमिमन्त्रणपूर्वकं गोमूत्रमाद्धीत ॥ ९ ॥ ततो "गन्धद्वारां" इति गोमयं आभूमिपातं पूर्वोदितपात्रे गृह्णीयात् ॥ १० ॥ "श्रीमें मजतु अलक्ष्मीमें नश्यतु" इति मन्त्रेण गोमयं संशोध्य, "सं त्वा सिश्वामि" इति मन्त्रेण गोमयं गोमूत्रं निश्चिष्य ॥ ११ ॥ "पश्वानां त्वा वातानां

¹ कुर्याद्र्याहृतिभिस्तवेवं — उ, मु.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> दिभिर्मन्त्रै:—उ, उ १.

यन्त्राय धर्त्राय गृह्णामि " इति चतुर्दश पिण्डान् कृत्वा, सौरिकरणै: शुष्कीकृत्य ॥ १२ ॥ पूर्वोक्तपात्रे निक्षिप्य, स्वगृह्योक्तविधानेन अप्नि प्रतिष्ठाप्य ॥ १३ ॥ आद्यन्तप्रणवोच्चारणपूर्वकं तत्रत्यवर्णः स्वाहाऽन्तैः पञ्चब्रह्मपरब्रह्माधिष्ठितैः स्वाहाऽन्तैः हुत्वा, तूष्णीं "अग्नये स्वाहा सोमाय स्वाहा " इति मन्त्रैर्व्याहृतिभिश्च हुत्वा ॥ १४-१५ ॥ ततः " निधनपतये नमः '' इत्यादित्रयोविंशतिमन्त्रैः पश्चत्रह्ममन्त्रैः ॥ १६॥ ''ऋतं सत्यं परं ब्रह्म '' इति, '' कद्भुद्राय प्रचेतसे मीदुष्टमाय तव्यसे '' इति मन्त्राभ्यां च ॥ १७ ॥ "अनाज्ञातं" इति त्रयेण ज्याहृतित्रयेण च यथावद्रुत्वा, ततः स्विष्टकृत्पूर्णाहुती च हुत्वा ॥ १८ ॥ इध्मशेषं निर्वत्यं, पूर्णपात्रोदकं "पूर्णमिस " इति यजुषा जलान्तरेण संपूर्य, "प्राच्यां दिशि देवाः" इत्यादिना दिक्षु तोयं निक्षिप्य ॥ १९ ॥ "ब्राह्मणेष्वमृतं" इति तज्जलं शिरसि संप्रोक्ष्य ॥ २० ॥ ब्रह्मदक्षिणां दत्वा, "आहरिष्यामि देवानां" इति जातवेदसं पुलकैः संछाद्य ॥ २१-२२ ॥ ब्राह्मणान् भोजयित्वा, स्वयमि भुक्तवा ॥ २३–२४ ॥ चतुर्थेऽऽहिन शान्तेऽग्नौ नित्यानुष्टानानन्तरं "ॐ तद्भद्धा" इति मन्त्रेण पौलकभस्मत्यागपूर्वकं भस्ममात्रं पूर्वोदितपात्रे निक्षिप्य ॥ २५-२६ ॥ तत्र शिवमावाह्य, षोडशोपचारैरम्यर्च्य, अग्निमुप-संहरेत्। इति श्रौतभस्माविर्मावविधिः ॥ २७ ॥

पुनर्भस्मनः संस्कारान्तरमुच्यते अग्नेरिति । "अग्नेर्भस्मास्यग्नेः पुरीषमिति " इति मन्त्रेण चतुर्दश मस्मिपण्डान् गृहीत्वा, ततः परं "अग्निरिति मस्म" इत्यादिमन्त्रेण सम्यिग्वमृज्य एकीकृत्य ॥ २८ ॥ किपलामूत्रदित्र्यगन्धसिल्छैः संमिश्र्य, चन्द्रकुङ्कुमकुसुमादिचूर्णसंयोजनं कृत्वा, "ओमिति ब्रह्म" इति, "अणोरणीयान्" इति च मन्त्राभ्यां अथ वटकान् कृत्वा, यथासंभवपात्रे निक्षिप्य, नित्यं संपूजयेत् ॥ २९–३१॥

**भस्मोद्भू जनप्रकारः** 

इत्थं मस्म सुसंपाद्य शुष्कमादाय मन्त्रवित्। प्रणवेन विमृज्याथ सप्तप्रणवमन्त्रितम् ॥ ३२॥ ईशानिति शिरोदेशं मुखं तत्पुरुषेण तु । ऊरुदेशमघोरेण गुद्धं वामेन मन्त्रयेत् ॥ ३३ ॥ सद्योजातेन वै <sup>1</sup>पादान् सर्वाङ्गं प्रणवेन तु । तत उद्धूल्य सर्वाङ्गमापादतलमस्तकम् ॥ ३४ ॥ आचम्य वसनं घौतं ततश्चैतत् प्रधारयेत् । पुनराचम्य कर्म <sup>3</sup>स्वं कर्तुमईसि सत्तम् ॥ ३५ ॥

अथ भरमोद्भूळनप्रकारमाह—प्रणवेनेति। वामहस्ते भस्म निक्षिप्य, प्रणवेन विमृज्य पुनः प्रणवेन सप्तवारमभिमन्त्र्य ॥ ३२ ॥ "ईशानः सर्वविद्यानां" इत्यादिपञ्चब्रह्ममन्त्रैः शिरोमुखोरुगुह्मपादान्तं प्रणवेन शिष्टाङ्गं च उद्भूळय, आचम्य, अहरहर्नित्यादिकमं कर्तव्यमित्यर्थः ॥ ३३–३९॥

#### चतुर्विधं भस्मकल्पनम्

अथ चतुर्विधं भस्मकल्पम् । प्रथममनुकल्पम् । द्वितीयमुप-कल्पम् । उपोपकल्पं तृतीयम् । अकल्पं चतुर्थम् ॥ ३६ ॥

अग्निहोत्रसमुद्भृतं विरजानलजमनुकल्पम् । वने शुष्कं शक्नुत्संगृह्य कल्पोक्तविधिना कल्पितमुपकल्पं स्यात् । अरण्ये शुष्कगोमयं चूर्णीकृत्यानुसंगृह्य गोमूत्रैः पिण्डीकृत्य कल्पोक्त-विधिना कल्पितमुपोपकल्पम् । शिवालयस्थमकल्पं शतकल्पं च ॥ ३७ ॥

इत्थं चतुर्विवं भसा सर्वपापं निकृन्तयेन्मोक्षं ददातीति भग-वान् कालाग्निरुद्रः ॥ ३८ ॥

' पादौ-अ २. पादाः-अ १, उ १, क. ' त्वं-अ, अ १.

अनुकल्पादिमेदेन भस्मकल्पनं चतुर्विधिमत्याह—अथेति ॥ ३६ ॥ सूत्र-भूतवाक्यचतुष्टयस्य वृत्त्यर्थमुत्तरो ग्रन्थ इत्याह—अग्नीति । स्पष्टोऽर्थः ॥३७–३८॥

इति तृतीयं त्राह्मणम्

# चतुर्थं ब्राह्मणम्

भस्मस्रानप्रकारः

अथ भुसुण्डः कालाग्निरुद्रं भसस्नानविधि ब्र्हीति होवा-च ॥ १ ॥

अथ प्रणवेन विमृज्याथ सप्तप्रणवेनाभिमन्त्रितमागमेन तु तेनैव दिग्बन्धनं कारयेत् पुनरि तेनास्त्रमन्त्रेणाङ्गानि मूर्धादीन्यु-द्भूलयेन्मलस्त्रानमिदम् ॥ २ ॥

ईशाद्यैः पश्चिमर्भन्त्रेस्तनुं क्रमादुद्भूरुयेत् । ईशानेति शिरोदेशं मुखं तत्पुरुषेण तु । <sup>1</sup>ऊरुदेशमघोरेण गुह्यं वामेन । सद्योजातेन वै पादौ सर्वाङ्गं प्रणवेन । आपादतरुमस्तकं सर्वाङ्गं तत उद्भूल्याचम्य वसनं घौतं श्वेतं प्रधारयद्विधिस्नानमिदम् ॥ ३ ॥

तत्र श्लोका भवन्ति—

भस्ममुष्टिं समादाय संहितामन्त्रमन्त्रिताम् । मस्तकात् पादपर्यन्तं मलस्त्रानं पुरोदितम् ॥ ४ ॥

<sup>1</sup> ऊरू उ, उ १.

तन्मन्त्रेणैव कर्तव्यं विधिस्नानं समाचरेत् । ईशाने पञ्चधा भस्म विकिरेन्मूर्ध्नि यत्नतः ॥ ९ ॥ मुखे चतुर्थवक्त्रेण अघोरेणाष्टधा हृदि । वामेन गुह्यदेशे तु त्रिदशस्थानभेदतः ॥ ६ ॥ अष्टावङ्गेन साध्येन पादाबुद्धूल्य यत्नतः । सर्वाङ्गोद्धूलनं कार्य राजन्यस्य यथाविधि । मुखं विना च तत्सर्वमुद्धूल्यं क्रमयोगतः ॥ ७ ॥

पुनर्भुसुण्डो भगवन्तं भस्मस्नानविधि पृच्छतीत्याह—अथेति ॥ १ ॥
मुसुण्डेनैवं पृष्टो भगवान् द्विविधमस्मस्नानप्रकारमाह—अथेति । अथ प्रातःस्नानानन्तरम् । प्रणवेनेत्याद्युक्तार्थम् । यत् सप्तप्रणवेनाभिमन्त्रितं तत् आगमेन
तु आगममध्यविछिसितपञ्चाक्षरेणापि । तेनैव दिग्बन्धनं कारयेत् । पुनरि तेन
पञ्चाक्षरास्त्रमन्त्रेण मूर्धादिसर्वाङ्गं उद्धूळयेत् इति यत्तदिदं मछस्नानं, एवं
मछस्नानतो निर्मछो भवतीत्यर्थः ॥ २ ॥

विधिस्नानं कीदृशं इयत आह—ईशाद्येरिति। उक्तार्थमेतत् ॥ ३॥ तत्र एवमुक्तार्थप्रकाशकाः श्लोकाः मन्त्रा भवन्तीत्याह—भस्मेति। मन्त्रोक्तन् स्नानद्वयं पुरोक्तन्नाह्मणेनैव व्याख्यातम् ॥ ४॥ ईशानं ईशानमन्त्रेण ॥ ९॥ चतुर्थवक्त्रेण तत्पुरुषमन्त्रेण सप्तधा विकिरेत्। हृदि अघोरमन्त्रेण अष्टधा विकिरेत्। गुह्यदेशे गुह्योपि नाभिदेशे तु वामदेवमन्त्रेण नवधा विकिरेत्। तत्तदङ्गविद्यमानित्रदशानां हस्तादिस्थानभेदतः ॥ ६॥ उर आद्यष्टावङ्गानि विद्यन्ते। तत्र अङ्गेन हृद्यादिमनुना साध्येन स्वाभिछिषतसाध्यनामाक्षरयुक्तेन नाभिमन्त्र्य, पादावुद्वूळ्य, ततो व्राह्मणेन विधिवत् सर्वाङ्गोद्वूळनं कार्यमित्यर्थः॥ नाभिमन्त्र्य, पादावुद्वूळ्य, ततो व्राह्मणेन विधिवत् सर्वाङ्गोद्वूळनं कार्यमित्यर्थः॥

<sup>1</sup> 病页——布. B 14

ब्राह्मणेतरस्य कथमित्यत आह—राजन्यस्येति । राजन्यस्यायं विधि:—मुखं तत्पुरुषस्थानं विना क्रमयोगतः सर्वमुद्धूळ्य नित्यादिकमं कर्तव्यमित्यर्थः ॥ ७॥

#### भस्मस्नानकालविशेषाः

संघ्याद्वये निशीथे च तथा पूर्वीवसानयोः ।

सुस्वा सुक्त्वा पयः पीत्वा कृत्वा चावश्यकादिकम् ॥ ८ ॥

स्त्रियं नपुंसकं गृधं विडालं वकमूपिकम् ।

स्पृष्ट्वा तथाविधानन्यान् भस्मस्नानं समाचरेत् ॥ ९ ॥

देवाग्निगुरुवृद्धानां समीपेऽन्त्यजदर्शने ।

अशुद्धभूतले मार्गे कुर्यानोद्धूलनं व्रती ॥ १० ॥

कदा कदा भस्मस्नानं कर्तव्यं इत्यत आह—सन्ध्याद्वय इति ॥ ८-९॥ अन्वयमुक्त्वा व्यतिरेकमाह—देवाग्नीति ॥ १०॥

ज्ञानार्थिना शङ्कतोयादिमिश्रमस्म धार्यम्

शिक्षतोयेन मूलेन भस्मना मिश्रणं भवेत् । योजितं चन्दनेनैव वारिणा भस्मसंयुतम् ॥ ११ ॥ चन्दनेन समालिम्पेज्ज्ञानदं चूर्णमेव तत् । मध्याह्वात् प्राग्जलेर्युक्तं तोयं तदन्तु वर्जयेत् ॥ १२ ॥

कि केवलभस्म धार्य इत्यत्र यदि ज्ञानार्थी तदा तेन शङ्कतोयादिमिश्रभस्म धार्य इत्यत आह—शङ्कतोयेनेति । मूलेन मूलमन्त्राभिमन्त्रितशङ्कतोयेनेत्यर्थः ॥ ११ ॥ कि सदैवं धार्यं तत्राह—मध्याह्वात् इति ॥ १२ ॥

#### त्रिपुण्ड्विधिः

अय मुसुण्डो भगवन्तं कालाग्निरुद्रं त्रिपुण्ड्विधि पप्रच्छ॥१३॥ तत्रैते श्लोका भवन्ति—

त्रिपुण्डूं कारयेत् पश्चाद्वह्मविष्णुशिवात्मकम् । मध्याङ्गुलीमिरादाय तिसृभिर्मूलमन्त्रतः ॥ १४ ॥ अनामामध्यमाङ्गुष्टैरथवा स्यात्त्रिपुण्ड्कम् । उद्भृळयेन्मुखं विप्रः क्षत्रियस्तच्छिरोदितम् ॥ १५ ॥ द्वात्रिशत्स्थानके वार्धं षोडशस्थानके ऽपि वा । अष्टस्थाने तथा चैत्र पञ्चस्थानेऽपि योजयेत् ॥ १६ ॥ उत्तमाङ्गे ललाटे च कर्णयोर्नेत्रयोस्तथा । नासावक्त्रे गले चैवमंसद्वयमतः परम् ॥ १७ ॥ कूर्परे मणिवन्धे च हृद्ये पार्श्वयोर्द्वयोः। नाभौ गुह्यद्वये चैत्रमूर्वीः स्फिग्विम्बजातुनी ॥ १८ ॥ जङ्घाद्वये च पादौ च द्वात्रिंशत्स्थानमुत्तमम्। अष्टमूर्त्यष्टविद्येशान् दिक्पालान् वसुभिः सह ॥ १९ ॥ घरो ध्रुवश्च सोमश्च कृपश्चैवानिलोऽनलः। प्रत्यूषश्च प्रभासश्च वसवोऽष्टावितीरिताः ॥ २०॥ एतेषां नाममन्त्रेण त्रिपुण्डूं धारयेद्धुधः। विद्घ्यात् षोडशस्थाने त्रिपुडूं तु समाहितः ॥ २१ ॥ शीर्षके च ललाटे च कण्ठे चांसद्वये तथा। कूर्प्र मणिबन्धे च हृद्ये नाभिपार्श्वयोः ॥ २२ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> चाथ-क.

पृष्ठे चैकं प्रतिस्थानं जपेत्तत्राधिदेवताः। शिवशक्तिं च सादाख्यामीशं विद्याऽऽख्यमेव च ॥ २३ ॥ वामादिनवशक्तीश्च एते षोडश देवताः। 1नासत्यो दस्तकइचैव अश्विनौ द्वौ समीरितौ ॥ २४ ॥ अयवा मूध्न्यीत्रीके च कर्णयोः श्वसने तथा । वाहुद्रये च हृद्ये नाभ्यामूर्वीर्युगे तथा ॥ २५ ॥ जानुद्वये च पदयोः पृष्ठभागे च षोडश । शिवरचेन्द्रश्च रुद्राकौँ विघ्नेशो विष्णुरेव च ॥ २६ ॥ श्रीरचैव हृद्येराश्च तथा नाभौ प्रजापतिः। नागश्च नागकन्याश्च उमे च ऋषिकन्यके ॥ २७ ॥ पादयोश्य समुद्राश्च तीर्थाः पृष्ठेऽपि च स्थिताः । एवं वा षोडशस्थानमष्टस्थानमथोच्यते २८॥ गुरुस्थानं छछाटं च कर्णद्वयमनन्तरम् । अंसयुग्मं च हृद्यं नाभिरित्यष्टमं भवेत् ॥ २९ ॥ ब्रह्मा च ऋषयः सप्त देवताश्च प्रकीर्तिताः। अथवा मस्तकं बाहू हृद्यं नामिरेव च ॥ ३०॥ पश्च स्थानान्यमून्याहुर्भसातत्त्वविदो जनाः। यथासंभवतः कुर्यादेशकालाद्यपेक्षया ॥ ३१॥

भुसुण्डः तदुक्तोद्भूळनविधि ज्ञात्वा त्रिपुण्ड्विधि ज्ञातुं पृच्छतीत्याह— थेति ॥ १३ ॥ तत्प्रश्नानुरोधेन भगवता यद्वक्तव्यं तत्र प्राचीना मन्त्रास्तदर्थ-ग्नासत्यौ—क. नासत्या—अ २. प्रकाशका भवन्तीत्याह—तत्रैते क्रोका भवन्तीति। ब्रह्मविष्णुशिवात्मकमेतदिति ज्ञात्वा त्रिपुण्ड्रं धारयेत् । तत्रादौ मध्याङ्कुळीभिः तिसृभिः मूळमञ्रतः त्रिपुण्ड्रं कुर्यात् ॥ १४ ॥ अथवा अनामिकामध्यमाङ्कुष्टैः त्रिपुण्ड्रं धारयेत् । ब्रह्मक्षत्रयोविशेषविधिमाह—उद्भूळयेदिति ॥ १५ ॥ तत्र तद्धिष्टानदेवतासहितं कतीत्याशङ्क्षयाह—द्वात्रिशति — उत्तमाङ्क इति ॥ १७-१८ ॥ अष्टमूर्तयस्तु शिखण्डिश्रीकण्ठप्रमृतयः, सत्येशाद्या अष्टविद्याः, तदीशास्तु शिवोत्तमादयः शैवागमप्रसिद्धाः, अष्टवसवस्तु धरादयः । दिक्पाला इन्द्रादयः ॥ १९-२० ॥ षोडशस्थानं विशदयति—विदध्यादिति । पुनः पक्षान्तरमाह—अथवेति ॥ २१-२० ॥ एवं वा षोडशस्थानं जानीयादित्यर्थः ॥ २८-२९ ॥ पक्षान्तरमाह—अथवेति ॥ २१-२० ॥ एवं वा षोडशस्थानं जानीयादित्यर्थः ॥ २८-२९ ॥ पक्षान्तरमाह—अथवेति ॥ ३० ॥ पर्यायचतुष्टयेषु कः पर्यायोऽनुष्टेयः इत्यत आह—यथेति ॥ ३१ ॥

उद्धूळनाशक्तौ त्रिपुण्ड्रधारणम्

उद्भूलनेऽप्यशक्तरचेत्त्रपुण्डादीनि कारयेत् । ललाटे हृद्ये नाभौ गले च मणिवन्धयोः । बाहुमध्ये बाहुमूले पृष्ठे चैव च शीर्षके ॥ ३२ ॥

हलाटे ब्रह्मणे नमः । हृद्ये हन्यवाहनाय नमः । नाभौ स्कन्दाय नमः । गले विष्णवे नमः । मध्ये प्रभञ्जनाय नमः । मिणवन्धे वसुभ्यो नमः । पृष्ठे हरये नमः । ककुदि शंभवे नमः । शिरिस परमात्मने नमः । इत्यादिस्थानेषु त्रिपुण्डूं धारयेत् ॥३३॥

त्रिणेत्रं त्रिगुणाधारं त्रयाणां जनकं प्रमुम् । सारत्रमः शिवायेति छछाटे <sup>1</sup>तत्त्रिपुण्डूकम् ॥ ३४ ॥

¹ तु त्रि—अ २, क.

कूर्पराधः पितृभ्यां तु ईशानाभ्यां तदोपरि । ईशाम्यां नम इत्युक्तवा पार्श्वयोश्च त्रिपुण्डूकम् ॥ ३**५** ॥ खच्छाभ्यां नम इत्युक्तवा धारयेत्ततप्रकोष्ठयोः । भीमायेति तथा पृष्ठे शिवायेति च पार्श्वयोः ॥ ३६ ॥ नीलकण्ठाय शिरिस क्षिपेत् सर्वात्मने नमः । पापं नाशयते कृतस्त्रमपि जन्मान्तरार्जितम् ॥ ३७ ॥ कण्ठोपरि कृतं पापं नष्टं स्यात्तत्र धारणात् । कर्णे तु धारणात् कर्णरोगादिकृतपातकम् ॥ ३८ ॥ बाह्वोर्बाहुकृतं पापं वक्षःसु मनसा कृतम्। नाभ्यां शिक्षकृतं पापं पृष्ठे गुद्कृतं तथा ॥ ३९ ॥ पार्श्वयोधीरणात् पापं परस्यालिङ्गनादिकम् । तद्भस्मधारणं कुर्यात् सर्वत्रैव त्रिपुण्ड्कम् ॥ ४० ॥ ब्रह्मबिष्णुमहेशानां त्रय्यशीनां च धारणम् । गुणलोकत्रयाणां च धारणं तेन वै श्रुतम् ॥ ४१ ॥

उद्भूळनित्रपुण्ड्योः किमनुष्टेयं इत्यत आह—उद्भूळनेऽपीति । कुत्र धार्ये त्रिपुण्ड्ं इत्यत आह— छळाट इति ॥ ३२—३३ ॥ पर्यायान्तरेण त्रिपुण्ड्विधि तत्फळं चाह— त्रिणेत्रमिति ॥ ३४–४० ॥ येन यदा विधिवद्विभूतिधारणं कृतं तेन ब्रह्मादिधारणं कृतमित्यर्थः ॥ ४१ ॥

इति चतुर्थे ब्राह्मणम्

## पश्चमं ब्राह्मणम्

वेदत्रयदृष्टिपूर्वकं त्रिपुण्डूधारणम्
मानस्तोक्नेति मन्त्रेण मन्त्रितं भस्म धारयेत् ।
उद्ध्वपण्डं भवेत साम मध्यपण्डं त्रियायषम् ॥ १ ॥

उद्ध्वपुण्डूं भवेत् साम मध्यपुण्डूं त्रियायुषम् ॥ १ ॥ त्रियायुषाणि कुरुते हलाटे च मुजद्वये ।

नाभौ शिरिस हृत्पार्थे ब्राह्मणाः क्षत्रियास्तथा ॥ २ ॥

पुनर्विधाऽन्तरेण मस्मधारणित्रपुण्ड्वेदत्रयदृष्टिब्राह्मणादिवर्णचतुष्टयभस्ममेदभस्मधारणिविशिष्टफलं तद्दूषकमहापातिकत्वं सर्ववर्णाश्रमावश्यधारकत्वं
चाह मगवान् कालाग्निरुद्र इति श्रुतिराह—मा नस्तोकेतीति । "मा नस्तोके
तनये" इति मन्त्रेण अभिमन्त्रितं त्रिपुण्ड्ं भस्म धारयेत् । तत्र ऊर्ध्वपुण्ड्रं
साम भवेत्, ऋगाद्यपेक्षया साम्न ऊर्ध्वत्वात् । ऊर्ध्वभागविल्रसितिर्त्यक्पुण्ड्रं
सामदृष्टिः कर्तन्येयर्थः । मध्यपुण्ड्रं तु त्रियायुषं —याज्ञषित्यर्थे यायुषमिति
वर्णव्यत्ययः । मध्यस्थतिर्यक्पुण्ड्रं संहितापदक्रमिविशिष्टं त्रियायुषं विद्वीत्यर्थः ।
अधःस्थतिर्यक्पुण्ड्रे तु ऋग्वेददृष्टिः कर्तव्येत्यध्याहार्यम् ॥ १ ॥ य एवं रेखात्रये
ऋक्सामित्रयायुषाणि तिद्विशिष्टदृष्टं कुक्ते स विशिष्टफलमाक् भवतीत्यर्थः । यथा
ब्राह्मणास्तथा क्षत्रियादयोऽपि ललाटे मुजद्वये नामौ शिरिस द्वत्पार्थं च त्रिपुण्ड्ं
कुर्वन्त्वत्यर्थः ॥ २ ॥

वर्णाश्रममेदानुसारेण भस्मविशेषविधिः

त्रैवर्णिकानां सर्वेषामग्निहोत्रसमुद्भवम् । इदं मुख्यं गृहस्थानां विरजानलजं भवेत् ॥ ३ ॥ विरजानलजं चैव घार्यं प्रोक्तं महर्षिभिः । औपासनसमुत्पन्नं गृहस्थानां विशेषतः ॥ ४ ॥ समिद्गिसमुत्पन्नं घार्यं वे ब्रह्मं चारिणा ।

श्रूद्राणां श्रोत्रियागारपचनाग्निसमुद्भवम् ॥ ५ ॥
अन्येषामि सर्वेषां घार्यं <sup>2</sup>चैवानलोद्भवम् ।
यतीनां ज्ञानदं प्रोक्तं वनस्थानां विरक्तिद्म् ।
अतिवर्णाश्रमाणां तु रमशानाग्निसमुद्भवम् ॥ ६ ॥
सर्वेषां देवालयस्थं भस्म शिवाग्निनं शिवयोगिनाम् ।
शिवालयस्थं तिङ्कङ्गिलेसं वा मन्त्रसंस्कारदंग्वं वा ॥ ७ ॥

त्रैवर्णिकानां त्रैवर्णिकेः श्रौताग्निहोत्रसमुद्भवं भस्म धार्यमिलर्थः ॥ ३ ॥ गृहस्थैः विरजानळजं भस्म धार्यमिति महर्षिभिः प्रोक्तम् । श्रौपासनसमुत्पन्नं यदि स्वीयं तदा गृहस्थैः विशेषतो धार्य इति च ॥ ४ ॥ समिदाधानाग्निजं भस्म ब्रह्मचारिणा धार्यम् । शृद्धैः श्रोत्रियपचनाग्निजं भस्म धार्यम् ॥ ९ ॥ विधिवत्सिद्धभस्माळाभे सर्वेषां गोमयशुष्काजं भस्म धार्यमेव । तद्धस्म यतीनां ज्ञानदं, वनस्थानां विरक्तिदम् । अतिवर्णाश्रमस्थानामवधूतानां इमशानाग्निजं भस्म विहितमित्यर्थः ॥ ६ ॥ सर्वेषां शिवयोगिनां शिवाळयस्थं शिवाग्निजं शिवळिङ्गिळमं वा मन्नसंस्कारदग्धं वा विहितमित्यर्थः ॥ ७ ॥

मस्मधारणे फलविशेषः

अत्रैते श्लोका भवन्ति—
तेनाधीतं श्रुतं तेन तेन सर्वमनुष्ठितम् ।
येन विप्रेण शिरिस त्रिपुण्डूं भस्मना धृतम् ॥ ८ ॥
त्यक्तवर्णाश्रमाचारो छुप्तसर्विक्रयोऽपि यः ।
सकृत्तिर्यक्तित्रपुण्डूाङ्कधारणात् सोऽपि पूज्यते ॥ ९ ॥

<sup>&#</sup>x27; चारिणः—अ ।, उ १.

<sup>&</sup>lt;sup>²</sup> दावा—अ १.

एवं विधिभस्मधारी कृतार्थों भवति तद्विपरीतस्तद्दूषको वा हीयत इत्यस्मिनर्थे प्रकाशकाः एते मन्त्रा भवन्तीत्याह—अत्रैते ऋोका भवन्तीति। "तेनाधीतं" इत्यादि "धिग्विद्यामशिवात्मिकां" इत्यन्तं स्पष्टम् ॥ ८-१७॥

#### भस्मधारणविमुखस्य दूषणम्

ये भस्मधारणं त्यक्त्वा कर्म कुर्वन्ति मानवाः। तेषां नास्ति विनिर्मोक्षः संसाराज्जन्मकोटिभिः ॥ १० ॥ महापातकयुक्तानां पूर्वजन्मार्जितागसाम् । त्रिपुण्ड्रोद्धूलने द्वेषो जायते सुदृढं बुधाः ॥ ११ ॥ येपां कोपो भवेद्रह्मन् ललाटे भस्मदर्शनात्। तेषामुत्पत्तिसांकर्यमनुमेयं विपित्त्वता ॥ १२ ॥ येषां नास्ति मुने श्रद्धा श्रौते भस्मिन सर्वदा। गर्भाघानादिसंस्कारस्तेषां नास्तीति निश्चयः ॥ १३ ॥ ये भसाधारिणं दृष्ट्वा नराः कुर्वन्ति ताडनम् । तेषां चण्डालतो जन्म ब्रह्मनूह्यं विपश्चिता ॥ १४॥ येषां क्रोधो भवेद्धसम्बारणे तत्प्रमाणके । ते महापातकेर्युक्ता इति शास्त्रस्य निश्चयः ॥ १५ ॥ त्रिपुण्डूं ये विनिन्दन्ति निन्दन्ति शिवमेवं ते । धारयन्ति च ये भक्तया धारयन्ति शिवं च ते ॥ १६ ॥ धिग्मसारहितं फालं धिग्राममशिवालयम् । धिगनी<sup>1</sup>शार्चनं जन्म धिग्विद्यामशिव।त्मिकाम् ॥ १७ ॥

<sup>1</sup> शात्मकं—अ १, अ २, उ १.

भस्मनिष्ठस्य खरूपमहिमवर्णनम्

रुद्राग्नेर्यत् परं वीर्यं तद्भस्म परिकीर्तितम् । तस्मात् सर्वेषु कालेषु वीर्यवान् भस्मसंयुतः ॥ १८ ॥ भस्मनिष्ठस्य दृह्यन्ते दोषा भस्माग्निसंगमात् । भस्मस्नानविशुद्धात्मा भस्मनिष्ठ इति स्मृतः ॥ १९ ॥ भस्मसंदिग्धसर्वोङ्गो भस्मदीप्तित्रिपुण्डूकः । भस्मशायी च पुरुषो भस्मनिष्ठ इति स्मृतः ॥ २० ॥

स्वातिरिक्तभ्रमद्रावको हि रुद्रः स एव अग्निः तस्य यत् परं वीर्यं स्वातिरिक्तासंभवप्रबोधजनकसामर्थ्यं तदेव स्वातिरिक्तभस्म स्वातिरिक्तापह्नविसद्धं ब्रह्मेति स्मृतम् । यस्मादेवं तस्मात् कालत्रयेऽिप स्वातिरिक्तभस्मसंयुतः पुमान् वीर्यवान् भवेत् ॥ १८ ॥ एवं भस्मिनिष्ठस्य भस्माग्निसङ्गमात् स्वातिरिक्ता-स्तिताभ्रान्तिसंभवा दोषाः दृद्धन्ते भस्मभावं भजन्ति । इत्यंभूतो भस्मस्नान-विशुद्धात्मा भस्मिनिष्ठो भवित इति स्मृतः ॥ १९ ॥ यद्वाः—भस्मसन्दिग्ध-सर्वाङ्गः ज्ञानाग्निभस्मीकृतसर्वाङ्गः भस्मावकुण्ठितसर्वाङ्गो वा भस्मसंदीप्त-विशुण्डकः भस्मशायी च पुमान् भस्मिनिष्ठो भवित इति स्मृतः ॥ २०॥

इति पश्चमं ब्राह्मणम्

## षष्ठं ब्राह्मणम्

नामपश्चकमाहात्म्यजिज्ञासा

अथ मुसुण्डः कालाग्निरुद्धं नामपञ्चकस्य माहात्म्यं ब्रूहीति होवाच ॥ १ ॥ विभूत्यादिनामपञ्चकमाहात्म्यबुभुत्सया भुसुण्डो भगवन्तं पृच्छतीत्याह— अथेति ॥ १ ॥

#### भस्ममाहात्म्यख्यापनार्था करुणाख्यायिका

अथ विसष्ठवंशानस्य शतभार्यासमेतस्य धनंजयस्य ब्राह्मणस्य ज्येष्ठभार्यायाः पुत्रः करुण इति नाम । तस्य शुनिस्मिता भार्या । असौ करुणो भ्रातृवैरमसहमानो भवानीतद्रस्थं वृिसहमगमत् । तत्र देवसमीपेऽन्येनोपायनार्थं समर्पितं जम्बीरफलं गृहीत्वाऽनिघ्रत् । तदा तत्रस्था अशपन् पाप मिक्षको भव वर्षाणां शतमिति । सोऽपि शापमादाय मिक्षकः सन् स्वचेष्टितं तस्यै निवेद्य मां रक्षेति स्वभार्यामवद्त् । तदा मिक्षकोऽभवत् । तमेवं ज्ञात्वा ज्ञातयस्तैलमध्ये स्वमारयन् । सा मृतं पितमादायारुन्धतीमगमत् । मो शुनिस्मितं शोकेनालमरुन्धत्याहामुं जीवयाम्यद्य विभूतिमादायेति । एषाऽग्निस्तेनं भस्म—

मृत्युंजयेन मन्त्रेण मृतजन्तौ तदाऽक्षिपत् ।

मन्द्वायुस्तदा जज्ञे व्यजनेन शुचित्मिते ॥ २ ॥

उदितष्ठत्तदा जन्तुर्भसानोऽस्य प्रभावतः ।

ततो वर्षशते पूणें ज्ञातिरेको ह्यमारयत् ॥ ३ ॥

मस्मैव जीवयामास काश्यां पञ्च तथाऽभवन् ।

देवानि तथाभूतांन् मामप्येतादशं पुरा ॥ ४ ॥

तसात्तु भसाना जन्तुं जीवयामि ¹तदाऽनघे ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> तवान-क.

इत्येवमुक्त्वा भगवान् द्धीचिः समजायत । स्वरूपं च ततो गत्वा स्वमाश्रमपदं ययाविति ॥ ॥ ९ ॥

एवं पृष्टो भगवान् आख्यायिकां वक्तव्यार्थे प्रमाणयति अथेति ॥२-३॥ यस्मात् देवानिष तथाभूतान् स्वकृतदोषतो विपरीतभावमापन्नान् मामप्येतादृशं भस्मैव जीवयामासेति यस्मादेवं विश्वतं तस्मात् मक्षिकत्वमापन्नमेतं जन्तुं हे अनचे शुचिस्मिते भस्मना जीवयामीत्युक्तवा मक्षिकत्वमापन्नकरुणोपिर भस्म प्राक्षिपत् । ततोऽसौ करुणो भगवान् द्विजशापात् आगतमिक्षकत्वं विहाय द्धीचिरिति नाम्ना समजायत । ततो यथापूर्वस्थितं गत्वा स्वमाश्रमपदं ययौ । धनञ्जयसूनुः यथावत् स्वाश्रमं गतवानित्यर्थः । इतिशब्दः करुणाख्यायिकासमास्यर्थः ॥ ४-६॥

भस्मनः पापन्नत्वख्यापनार्था अहल्याख्यायिका

इदानीमस्य भस्मनः सर्वाघभक्षणसामर्थ्यं विधत्त इत्याह । श्रीगौतमविवाहकाले तामहल्यां दृष्ट्वा सर्वे देवाः कामातुरा अभवन्। तदा नष्टज्ञाना <sup>1</sup>दुर्वाससं गत्वा पप्रच्छुः । तद्दोषं रामयिष्यामीत्यु-वाच । ततः रातरुद्रेण मन्त्रेण मन्त्रितं भस्म वै पुरा मयाऽपि दत्तं तेनैव ब्रह्महत्याऽऽदि शान्तम् ॥ ६ ॥

इत्येवमुक्त्वा दूर्वीसा दत्तवान् भसा चोत्तमम् । जाता मद्वचनात् सर्वे यृयं तेऽधिकतेजसः ॥ ७ ॥ शतरुद्रेण मन्त्रेण भस्मोद्भूलितविग्रहाः । निर्धूतरजसः सर्वे तत्क्षणाच्च वयं मुने । आश्चर्यमेतज्जानीमो भसासामर्थ्यमीदशम् ॥ ८ ॥

<sup>&#</sup>x27; दूर्वा-उ १.

## सर्वपापन्नं भस्मेत्यत्र आख्यायिकाऽन्तरमाह—इदानीमिति ॥ ६-८॥

#### भस्मनः हरिशंकरज्ञानप्रदत्वम्

अस्य भूमनः शक्तिमन्यां शृणु । एतदेव हरिशंकरयोज्ञीनप्रदं ब्रह्महत्याऽऽदिपापनाशकं महाविभूतिदमिति ॥ ९ ॥ शिववक्षिति स्थितं नखेनादाय प्रणवेनाभिमन्त्र्य गायत्र्या पश्चाक्षरेणाभिमन्त्र्य हरिमस्तकगात्रेषु समर्पयेत् । ¹तदा हृदि ध्यायस्वेति हरिमुक्त्वाऽय हरि: स्वहृदि ध्यात्वा दृष्टो दृष्ट इति शिवमाहं ॥ १० ॥

ततो भस्म भक्षयेति हरिमाह हरस्ततः ।

भक्षयिष्ये शिवं भस्म स्नात्वाऽहं भस्मना पुरा ॥ ११ ॥

पृष्टेश्वरं भक्तिगम्यं भस्माभक्षयद्च्युतः ।

तत्राश्चर्यमतीवासीत् प्रतिविम्बसमद्युतिः ॥ १२ ॥

वासुदेवः शुद्धमुक्ताफलवर्णोऽभवत् क्षणात् ।

तदाप्रभृति शुक्लाभो वासुदेवः प्रसन्नवान् ॥ १३ ॥

न शक्यं भस्मनो <sup>2</sup>ज्ञानप्रभावं ते कृतो विभो ।

नमस्तेऽस्तु नमस्तेऽस्तु त्वामहं शरणं गतः ॥ १४ ॥

त्वत्पाद्युगले शंभो भक्तिरस्तु सदा मम ।

भस्मधारणसंपन्नो मम भक्तो भविष्यति ॥ १५ ॥

पुनरिप भस्म स्तौति—अस्येति । किं तन्माहात्म्यं इस्रत्राह—एतदेवेति ॥ ९ ॥ कथमस्य हरिशङ्करज्ञानप्रदत्विमस्यत्र आख्यायिकामवतारयित—
े ततो—क

शिववश्वसीति । शिवस्य शिवत्वहेतु स्वातिरिक्तभस्मैव शिवत्वसिद्धेः स्वातिरिक्ता-शिवत्वापह्वपूर्वकत्वात् तथा हरेरिप ज्ञानप्रदं भस्मैव । तत् कथमित्यत्राऽऽह— तदेति ॥ १०-१३ ॥ यद्भस्मस्पर्शनभक्षणाभ्यां नीळवर्णो वासुदेवः शुक्कवर्णोऽ-भवत् तद्भस्ममाहात्म्यं वक्तं न शक्यमित्याह—न शक्यमिति । हे विभो व्यापकेश्वर ते तव भस्मनो ज्ञानप्रभावं त्वयाऽिप ज्ञातुं न हि शक्यम् । कुतो (न) मया तत् ज्ञातुं शक्यम् । यतस्त्वं स्वातिरिक्तभस्मसिद्धोऽिस अतस्ते नमोऽस्त्वित्याह—नम इति ॥ १४ ॥ हरिणा प्रार्थितो हर आह—भस्मेति । यो भस्मधारी स मद्रक्त एवेत्यर्थः ॥ १५ ॥

## भस्मनः भूतिकरत्वम्

अत एवेषा मूर्तिर्मूतिकरीत्युक्ता। अस्य पुरस्ताद्वसव आसन् रुद्रा दक्षिणत आदित्याः पश्चाद्विश्वेदेवा उत्तरतो ब्रह्मविष्णुमहेश्वरा नाभ्यां सूर्याचन्द्रमसौ पार्श्वयोः ॥ १६ ॥

यत एवं अत एवेति । तत् कथं इत्यत्र वस्वादिविभूतीनामेतदायत्तत्वात् इत्याह—अस्येति । अस्य भस्मनो वस्वाद्यास्पदत्वात् वस्वादिभूतीनां तदायत्त-त्वात् भूतेः भूतिकरत्वं युज्यत इत्यर्थः ॥ १६॥

## ब्रह्मभावरहितज्ञानतत्साधनानां वैय्यर्थ्यम्

तदेतहचाऽभ्युक्तम्—

ऋचो अक्षरे परंमे व्योमन् यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुः । यस्तन्न वेदं किमृचा करिष्यति य इत्तद्विदुस्त इमे समासते ॥१७॥

स्वातिरिक्तभस्मसिद्धब्रह्ममात्रज्ञानतत्साधनानां ब्रह्मभावादते वैय्यर्थ्ये स्यादि-त्येतदृगादिनाऽप्युक्तमित्याह—तदेतदृचाऽभ्युक्तमिति । ऋगाद्यः सर्ववेदाः अक्षरे स्वातिरिक्तक्षरभस्मतः सिद्धे परमे व्योमिन निषेदुः यस्मिन्नक्षरे विराडादयो देवाः अधिनिषेदुः । यदगादिवेदमस्तकप्रतिपाद्यं ब्रह्म निष्प्रतियोगिकस्वमात्रमिति ऋगादिवेदविहितकमिचित्तशुद्धिसंन्यासश्रवणादिसाधनेन यदि यो न वेद तदा स ऋचा किं करिष्युति न किमपीत्यर्थः । ये ऋगादितज्ञकर्मसंन्यासश्रवणादि-सञ्जातज्ञानेन विदुस्त इमे ब्रह्मविद्वरीयांसस्ते स्वे महिम्नि समासते ब्रह्मेव भवन्तीत्यर्थः ॥ १७ ॥

## वृहज्जावालविद्यामहिमा

यदेतह्र्ह्जावालं सार्व¹कामिकं मोक्षद्वारमृङ्मयं यजुमैयं साममयं ब्रह्ममयममृतमयं भवति । यदेतह्र्ह्जावालं वालो वा युवा वा वेद स महान् भवति । स गुरुः सर्वेषां मन्त्राणामुपदेष्टा भवति । मृत्युतारकं गुरुणा लब्धं कण्ठे वाहौ शिखायां वा बधीत । समृद्वीप-वती भूमिर्दक्षिणार्थं नावकल्पते तस्माच्ल्रद्धया यां कांचिद्गां दद्यात् सा'दक्षिणा भवति ॥ १८ ॥

यदेतत्स्वातिरिक्तभस्मज्ञानप्रकाशकं प्रन्थजातं तदिप तन्मयमिति स्तौति— यदेतिदिति । ऋगादिसाहचर्यात् ब्रह्मशब्देन अथर्ववेद उच्यते । यदेतद्प्रन्थ-जातार्थवित् सर्वज्ञेश्वरो भवति एतदुपदेष्टुः सर्वस्वमिप दातुं नालिमत्याह— यदिति ॥ १८॥

इति षष्टं त्राह्मणम्

<sup>1</sup> कालिकं-क.

## सप्तमं ब्राह्मणम्

## त्रिपुण्ड्रविधिः

अथ जनको वैदेहो याज्ञवल्क्यमुपसमेत्योवाध भगवन् त्रिपुण्डू-विधिं नो ब्रुहीति ॥ १ ॥

स होवाच सद्योजातादिपञ्चब्रह्ममन्त्रैः परिगृह्याग्निरिति भस्मेत्यिममन्त्र्य मानस्तोक इति समुद्धृत्य त्रियायुषिमिति जलेन संसुज्य
त्र्यम्बकं यजामह इति मन्त्रेण शिरोललाटवक्षःस्कन्धेषु त्रिपुण्डूं
धृत्वा पूतो भवति मोक्षी भवति । शतरुद्रेण यत् फलमवाप्नोति तत्
फलमश्चते स एष भस्मज्योतिरिति वै याज्ञवल्क्यः ॥ २ ॥

त्रिपुण्ड्विषये जनकयाञ्चवल्याख्यायिकामवतारयति—अथेति ॥ १ ॥ जनकप्रश्नोत्तरं मुनिराह—स होवाचेति । एतदर्थस्य पुरा प्रपश्चितत्वात् नेह पुनरर्थो वर्णितः ॥ २ ॥

#### भस्मधारणफलम्

जनको ह वैदेहः स होवाच याज्ञवल्क्यं <sup>1</sup>भसाधारणात् किं फलमश्रुत इति ॥ ३ ॥

स होवाच तद्भसभारणादेव मुक्तिर्भवति तद्भसभारणादेव शिवसायुज्यमवाभोति न स पुनरावर्तते न स पुनरावर्तते स एष भसाज्योतिरिति वै याज्ञवल्क्यः ॥ ४ ॥

<sup>1</sup> भस्मधारिणा—उ.

जनको ह वैदेह: स होवाच याज्ञवल्क्यं भसाधारणात् कि फल्लमश्रुते न वेति ॥ ९ ॥

तत्र परमहंसा नाम संवर्तकारुणिश्चेतकेतुदूर्वासऋभुनिदाघजड-भरतदत्तात्रेयरैवतकभुसुण्डप्रभृतयो विमूतिघारणादेव मुक्ताः स्युः स एष भस्मन्योतिरिति वै याज्ञवल्क्यः ॥ ६ ॥

पुनर्भस्मधारणफलं पृच्छिति—जनक इति ॥ ३ ॥ स्वातिरिक्तं भस्मेति धारणात् निश्चयज्ञानात् स्वमात्रावदोषणरूपेयं मुक्तिः भवतीत्यर्थः ॥ ४ ॥ श्रुतार्थदार्ढ्याय पुनः पृच्छतीत्याह—जनक इति ॥ ९ ॥ राज्ञा पृष्टेऽथें दिष्टाचारं प्रमाणयति—तन्नेति ॥ ६ ॥

#### भ**स्मस्नानफल**म्

जनको ह वैदेह: स होवाच याज्ञवल्क्यं भसास्नानेन किं जायत इति ॥ ७ ॥

यस्य कस्यचिच्छरीरे यावन्तो रोमकूपास्तावन्ति छिङ्गानि भूत्वा तिष्ठन्ति ब्राह्मणो वा क्षत्रियो वा वैश्यो वा शृद्रो वा तद्भसभारणादेतच्छञ्दस्य रूपं यस्यां तस्यां ह्येवावतिष्ठते ॥ ८ ॥

मस्मस्तानं किंफलकं इति पुनः पृच्छति—जनक इति ॥ ७॥ पृष्टो मुनिराह—यस्येति ॥ ८॥

## त्रिपुण्ड्माहात्म्यम्

जनको ह वैदेह: पैप्पलादेन सह प्रजापतिलोकं जगाम तं गत्वोवाच मो प्रजापते त्रिपुण्डूस्य माहात्म्यं ब्रूहोति ॥ ९ ॥ в 16 तं प्रजापितरब्रवीद्यथैवेश्वरस्य माहात्म्यं तथैव त्रिपुण्ड्रस्येति ॥१०॥ अथ पैप्पलादो वैकुण्ठं जगाम तं गत्वोवाच मो विष्णो त्रिपुण्ड्रस्य माहात्म्यं ब्रहीति ॥ ११॥

यथैवेश्वरस्य माहात्म्यं तथैव त्रिपुण्डूस्येति विष्णुराह ॥ १२॥

गुरुदेवतापरायणोऽपि सम्राद्ंपामरलोकसंशयोच्छित्तये ब्रह्मविष्णुरुद्ध-लोकान् गत्वा ब्रह्मादिमुखतोऽपि त्रिपुण्ड्माहात्म्यमवगम्य सर्वत्र प्रकाशयामासे-त्याह—जनक इति ॥ ९–१४ ॥

## विभूतिधारणमहिमा

अथ पैप्पलादः कालाग्निरुद्धं परिसमेत्योवाचाधीहि मगवन् त्रिपुण्ड्रस्य विधिम् ॥ १३ ॥

त्रिपुण्ड्रस्य विधिर्मया वंकुं न शक्यिमिति सत्यमिति होवाच। अथ भस्मच्छन्नः संसारान्मुच्यते। भस्मशय्याशयानस्तच्छ्रब्द्ग्गोचरः शिवसायुज्यमवाशोति न स पुनरावर्तते न स पुनरावर्तते। सद्धाध्यायी सन्नमृतत्वं च गच्छिति। स एष भस्मज्योतिः। विभूतिधारणाद्धसैकत्वं च गच्छिति विभूतिधारणादेव सर्वेषु तीर्थेषु स्नातो भवित विभूतिधारणाद्वाराणस्यां स्नानेन यत् फल्लमवाशोति तत् फल्लमश्चते। स एष भस्मज्योतिः। यस्य कस्यिचच्छिरीरे त्रिपुण्ड्रस्य लक्ष्म वर्तते प्रथमा प्रजापतिर्द्धितीया विष्णु-स्तृतीया सद्दाशिव इति स एष भस्मज्योतिः स एष भस्मज्योतिः स एष भस्मज्योनितिति॥ १४॥

#### **स्द्राक्षधारणजिज्ञासा**

अथ कालाग्निरुद्रं भगवन्तं सनत्कुमारः पप्रच्लाधीहि भगवन् रुद्राक्षधारणविधिम् ॥ १९ ॥

सनत्कुमारो मुनिः रुद्राक्षेयत्तापरिज्ञानपूर्वकं तद्धारणविधि ज्ञातुमिच्छन् पृच्छतीत्याख्यायिकामवतारयति—अथेति ॥ १९॥

#### स्द्राक्षजन्म

स होवाच रुद्रस्य नयनादुत्पन्ना रुद्राक्षा इति छोके ख्यायन्ते । सदाशिवः संहारं कृत्वा संहाराक्षं मुकुलीकरोति तन्नय-नाज्ञाता रुद्राक्षा इति होवाच । तसादुद्राक्षत्विमिति ॥ १६ ॥

मुनिना पृष्टः स होवाच ॥ १६॥

#### **स्द्राक्षधारणमहिमा**

तदुद्राक्षे वाग्विषये कृते दशगोप्रदानेन <sup>1</sup>यत् फलमवाप्तोति तत् फलमश्रुते । स एष मस्प्रज्ञ्योती रुद्राक्ष इति । तदुद्राक्षं करेण स्पृष्ट्वा धारणमात्रेण द्विसहस्रगोप्रदानफलं भवति । तदुद्राक्षे कर्णयोधीर्यमाणे एकादशसहस्रगोप्रदानफलं भवति एकादशरुद्रत्वं च गच्छति । तदुद्राक्षे शिरिस धार्यमाणे कोटिगोप्रदानफलं भवति । एतेषां स्थानानां कर्णयोः फलं वंकुं न शक्यिमिति होवाच । मूर्धि चत्वारिशच्छिखायामेकं त्रयं वा श्रोत्रयोद्वीदश द्वादश कण्ठे

<sup>1</sup> यत् फलं भवति तत्—उ, उ १.

द्वात्रिंशद्वाह्वोः षोडश षोडश द्वादश द्वादश मणिवन्थयोः षट् षडङ्गुष्ठयोस्ततः संध्यां सकुशोऽहरहरुपासीत। अग्निज्योतिरित्यादि-भिरभौ जुहुयात्॥ १७॥

"अग्निज्योंतिज्योंतिरिप्तः स्वाहा सूर्यो ज्योतिज्योंतिस्सूर्यः स्वाहा " इति मन्त्रेणाज्याहुतीरग्नौ जुहुयात् न हि रुद्राक्षाहुतीरित्यर्थः ॥ १७॥

इति सप्तमं त्राह्मणम्

# अष्टमं ब्राह्मणम्

उपनिषत्पारायणफलजिज्ञासा

अथ बृहज्जाबालस्य फलं नो ब्रूहि भगवन्निति ॥ १ ॥ अहरहरर्थानुसन्धानपूर्वकमुपनिषत्पारायणफलेयत्तां पृच्छति—अथेति ॥१॥

## सर्वपूतत्वम्

स होवाच य एतद्बृहज्जावालं नित्यमधीते सोऽग्निपूतो भवति स वायुपूतो भवति स आदित्यपूतो भवति स सोमपूतो भवति स ब्रह्मपूतो भवति स विष्गुपूतो भवति स रुद्रपूतो भवति स सर्वपूतो भवति स सर्वपूतो भवति ॥ २ ॥

अग्र्यादिना पूतो भवति अग्र्यादिवत् पूतो भवतीति वेसर्थः ॥ २ ॥

## अम्यादिस्तम्भनम्

य एतद्बृह्ज्जावालं नित्यमधीते सोऽप्तिं स्तम्भयित स वायुं स्तम्भयित स आदित्यं स्तम्भयित स सोमं स्तम्भयित स उदकं स्तम्भयित स सर्वान् देवान् स्तम्भयित स सर्वान् प्रहान् स्तम्भयित स विषं स्तम्भयित स विषं स्तम्भयित ॥ ३ ॥

किंच-य एतदिति ॥ ३-५॥

#### मृत्य्वादितरणम्

य एतद्बृहज्जावालं नित्यमधीते स मृत्युं <sup>1</sup>तरित स पाप्मानं तरित स ब्रह्महत्यां तरित स भ्रूणहत्यां तरित स वीरहत्यां तरित स सर्वहत्यां तरित स संसारं तरित स सर्वं तरित स सर्वं तरित ॥ ४॥

## सर्वलोकजयः

य एतद्बृहज्जाबाछं नित्यमधीते स भूर्लीकं जयित स मुवर्लीकं जयित स सुवर्लीकं जयित स महर्लीकं जयित स जनोछोकं जयित स तपोछोकं जयित स सत्यछोकं जयित स सर्वान् छोकान् जयित स सर्वान् छोकान् जयित ॥ ९ ॥

#### सर्वशास्त्रज्ञानम्

य एतद्बृहज्जावालं नित्यमधीते स ऋचोऽधीते स यजूंष्यधीते स सामान्यधीते सोऽथर्वणमधीते सोऽङ्गिरसमधीते स शाखा अधीते । जयति—अ १, अ २, कः

स कल्पानधीते स नाराशंसीरधीते स प्रराणान्यधीते स ब्रह्मप्रणव-मधीते स ब्रह्मप्रणवमधीते ॥ ६ ॥

यत्र व्यष्टिसमध्यात्मकजाग्रज्ञाग्रदादितद्व्यष्टिसमध्यारोपापवादाधिकरण - विश्वविश्वाद्यविकल्पानुङ्गेकरसान्तचतुष्पञ्चदशकलनापह्नवतां भजित तदपह्नव-सिद्धोऽयं परमात्मा तुर्यतुर्यो ब्रह्मप्रणवशब्देनोच्यते । तत्रापह्नोतव्यजाग्रज्ञाग्रदादि-चतुष्पञ्चदशकलनाया अपि ताद्ध्येन तस्या अपि गौण्या वृत्त्या ब्रह्मप्रणवत्वं युज्यत इसर्थः ॥ ६ ॥

## वृहजाबालाध्यापकस्य सर्वोत्तमत्वम्

अनुपनीतशतमेकमेकेनोपनीतेन तत्सममुपनीतशतमेकमेकेन गृहस्थेन तत्समं गृहस्थशतमेकमेकेन वानप्रस्थेन तत्समं वानप्रस्थ-शतमेकमेकेन यतिना तत्समं यतीनां तु शतं पूर्णमेकमेकेन रुद्रजापकेन तत्समं रुद्रजापकशतमेकमेकेन अथर्वशिरःशिखाऽध्या-पकेन तत्सममथर्वशिरःशिखाऽध्यापकशतमेकमेकेन बृह्ज्जावाछोपनि-षद्ध्यापकेन तत्समम् ॥ ७ ॥

अत एव प्रन्यपारायणस्य फलाधिक्यं दर्शयति—अनुपनीतेति ॥ ७॥

## वृहजावालजपशीलस्य प्रंथामप्राप्तिः

तद्वा एतत् परं धाम बृहज्जावालोपनिषज्जपशीलस्य यत्र न सूर्यस्तपति यत्र न वायुर्वाति यत्र न चन्द्रमा भाति यत्र न नक्षत्राणि भान्ति यत्र नाग्निर्दहति यत्र न मृत्युः प्रविशति यत्र न दुःखानि प्रविशन्ति सदानन्दं परमानन्दं शान्तं शाश्चतं सदाशिवं ब्रह्मादिवन्दितं योगिध्येयं परं पदं यत्र गत्वा न निवर्तन्ते योगिनः ॥ ८ ॥

यत्र खातिरिक्तमस्माधिकरणे सूर्यादयो न मान्ति मृत्युरिप यत्पदं स्प्रष्टुं न हि पारयित बृह्जाबास्रोपनिषदर्थमननं कुर्वतः तद्वा एतत्परं धाम तिद्ध सदानन्दं इत्यादिनविवशेषणविशिष्टम् ॥ ८ ॥

#### **परंधामस्वरूपम्**

तदेतहचाऽभ्युक्तम्---

तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः । दिवीव चक्षुराततम् ॥ ९ ॥ तद्विप्रासो विपन्यवो जागृवांसः समिन्धते । विष्णोर्थत्परमं पदम् ॥ ॐ सत्यमित्युपनिषत् ॥ १० ॥

"यद्गत्वा न निर्वतन्ते तद्धाम परमं मम" इत्यादिस्मृतिसिद्धं यद्धाम तदेतद्दचा मन्त्रेणापि प्रतिपादितम् । किं तत् १—स्वाइदृष्टिप्रसक्तप्रपञ्चाधिकरण-तया विष्णोः व्यापकस्य व्याप्यसापेक्षव्यापकत्वाधिष्ठानत्वासंभवप्रवोधिसद्धं निर्धिष्ठानत्या परमं निरित्तेशयं स्वमात्रतया पद्यत् इति पदं यत् तद्धिष्णोः परमं पदं "राहोः शिरः" इतिवत् विष्णुयाधात्म्यं स्वातिरिक्तमस्मसिद्धं ब्रह्ममात्रं स्वावशेषतया सूरयः सदा पश्यन्ति । पश्यन्तीति व्यपदेशतः परिच्छेदता स्यादित्यत बाह—दिवीति । दिवि द्योतनात्मके ब्रह्मणि इव चक्षुः दृष्टिदर्शनं तद्भीचर्ज्ञानं आततं अपरिच्छित्नं तद्धिष्णुपदं निष्प्रतियोगिकपूर्णम् ॥ ९ ॥ सूर्यः कीदृशाः १ विप्रासो विप्राः विपन्यवो विगतमन्यवः मन्युहेतुस्वातिरिक्तस्य स्वभावं गतत्वात् अतो जागृवांसः स्वाज्ञाननिद्राऽसंभवात् नित्यं जागरूकाः । यद्विष्णोः परमं पदं पश्यन्ति तद्दर्शनसमकालं तत् पदं समिन्धते तन्मात्रतया

अविशिष्यन्ते । इति एवं यत् प्रतिपादितं तत् ओं तुरीयोङ्काराप्रविद्योतत्वात् । तदेव तुर्यतुर्ये ब्रह्म सत्यं निष्प्रतियोगिकसन्मात्रत्वात् । इत्युपनिषच्छन्दः प्रकृतोपनिषत्समाह्यर्थः ॥ १० ॥

इत्यष्टमं ब्राह्मणम्

श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्गस्योगिना । छिखितं स्याद्विवरणं बृहज्जावालभासकम् । बृहज्जाबालटीकेयमशीलधिचतुःशतम् ॥

इति श्रीमदीशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे षड्विंशतिसङ्खयापूरकं वृहज्ञावालोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम्

# भस्मजाबालोपनिषत्

भद्रं कणेंभि:—इति शान्तिः

## प्रथमोऽध्यायः

त्रिपुण्डू विधिजिज्ञासा

अथ नावालो मुसुण्डः कैज्ञासिशाखरावासमोंकारस्वरूपिणं महादेवमुमाऽर्घकृतशेखरं सोमसूर्याक्षिनयनमनन्तेन्दुरिवप्रमं व्याघ्र-चर्माम्बर्धरं मृगहस्तं भस्मोद्भूलितिवप्रहं तिर्यिक्षित्रप्रपृद्धरेखाविराज-मानफालप्रदेशं स्मितसंपूर्णपञ्चवित्रपञ्चाननं वीरासनारूढमप्रमेय-मना¹चनन्तं निष्कलं निर्गुणं शान्तं निरञ्जनमनामयं हुम्फट्कुर्वाणं शिवनामान्यिनशमुच्चरन्तं हिरण्यवाहुं हिरण्यरूपं हिरण्यवर्णं हिरण्य-निधिमद्वेतं चतुर्थं ब्रह्मविष्णुरुद्रातीतमेकमाशास्यं भगवन्तं शिवं प्रणस्य मुहुमुं दुरम्यर्च्यं श्रीफलद्लैस्तेन भसाना च नतोत्तमाङ्गः कृताञ्चलिप्रदः पप्रव्ल अधीहि भगवन् वेदसारमुद्धृत्य त्रिपुण्ड्रविधियसाद्न्यानपेक्षमेत्र मोक्षोपल्डिधः । कि भसानो द्रव्यम् । कानि

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> बन्तं—क. बनन्तिन—अ १, अ २, B 17

स्थानानि । मनवोऽप्यत्र के वा । कित वा तस्य धारणम् । के वाऽत्राधिकारिणः । नियमस्तेषां को वा । मामन्तेवासिनमनुशा-सायामोक्षमिति ॥ १ ॥

यत्सम्यज्ज्ञानकालाग्निः खातिरिक्तास्तिताश्रमम् । करोति भस्म निःशेषं तद्रह्मैवास्मि केवलम् ॥

इह खल्वथर्वणवेदप्रविभक्तयं भस्भजावाछोपनिषत् भस्मोद्भूळनित्रपुण्ड्-रिवार्चनकाशीमाहात्म्यप्रकटनव्यप्रा ब्रह्ममात्रपर्यवसन्ना विजृम्भते । अस्याः संक्षेपतो विवरणमारम्यते । जाबाछशिवप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । आख्यायिकामवतारयति —अथेति । ओंकारस्वरूपिणं ओंकारार्थतुर्यरूपिणम् । स्वातिरिक्ताशिवपटछं हुंफट्कुर्वाणं दूरादुत्सारयन्तम् । पप्रच्छ किमिति — अधीहीति । यस्मादन्यानपेश्र्मेव मोक्षोपछिब्धः तन्मे ब्र्हीत्यर्थः ॥ १ ॥

## प्रातःकृत्यं होमान्तम्

अथ स होवाच भगवान् परमेश्वरः परमकारुणिकः प्रमथान् सुरानिष सोऽन्वीक्ष्य ॥ २ ॥

पूतं प्रातरुद्य।द्गोमयं ब्रह्मपणे निषाय त्र्यम्बकमिति मन्त्रेण शोषयेत् । येन केनापि तेजसा तत्स्वगृद्धोक्तमागेण प्रतिष्ठाप्य विहुं तत्र तद्गोमयद्रव्यं निषाय सोमाय स्वाहेति मन्त्रेण ततस्तिल्ब्रीहिभिः साज्येर्जुहुयात् । अयं तेनाष्टोत्तरसहस्रं सार्धमेतद्वा । तत्राज्यस्य पर्णमयी जुहूर्भवति । तेन न पापं शृणोति । तद्धोममन्त्रस्त्र्यम्बक-मित्येव । अन्ते स्विष्टकृत् पूर्णाहुतिस्तेनैवाष्टदिश्च बल्पिदानम् ॥३॥

<sup>1</sup> य मो-अ १,

क्रमेण प्रश्नोत्तरं अथ स इति । यैरेवं षट्प्रश्नाः कृताः तान् प्रमथान् ॥ २ ॥ किं भस्मनो द्रव्यं इत्याद्यप्रश्नमपाकरोति — पूत्तमिति । अयं तेनाष्टोत्तरसहस्रं सार्धमेतद्वा "सोमाय ख़ाहा" इति मन्त्रेण सार्धे अयं तेनेत्यष्टोत्तरसहस्रं जुहुयादित्यर्थः । अन्ते तद्वोमान्ते । अष्टदिश्च विद्यानं "त्र्यम्त्रकं" इति मन्त्रेण कुर्यादित्यर्थः ॥ ३ ॥

#### भस्मधारणविधिः

तद्भसः गायत्र्या संप्रोक्ष्य तद्भिमे राजते ताम्रे मृण्मये वा पात्रे निधाय <sup>1</sup>रुद्रमन्त्रैः पुनरभ्युक्ष्य शुद्धदेशे संस्थापयेत्। ततो भोजयेद्वाह्मणान्। ततः स्वयं पूतो भवति ॥ ४ ॥

मानस्तोक इति सद्योजातमित्यादिश्श्चत्रह्ममन्तैर्भस संगृह्याप्निरिति भस्म वायुरिति भस्म जलमिति भस्म स्थलमिति भस्म
व्योमेति भस्म देवा भस्म ऋपयो भस्म सर्वे ह वा एतदिदं भस्म पूतं
पावनं नमामि सद्यः समस्ताघशासकमिति शिरसाऽभिनम्य पूते
वामहस्ते वामदेवायेति निधाय त्र्यम्वकमिति संप्रोक्ष्य शुद्धं
शुद्धेनेति संमृज्य संशोध्य तेनैवापादशीर्षमुद्धूलनमाचरेत् । तत्र
ब्रह्ममन्ताः पश्च ॥ ९ ॥

ततः शेषस्य भसानो विनियोगः । तर्जनीमध्यमानामि-काभिरश्नेर्भसासीति भसा संगृह्य मूर्धानमिति मूर्धन्यग्ने न्यसेत् इयम्बकमिति छलाटे नीलग्रीवायेति कण्ठे कण्ठस्य दक्षिणे पार्श्वे इयाग्रुषमिति वामेति कपोलयोः कालायेति नेत्रयोक्षिलोचनायेति श्रोत्रयोः शृणवामेति वक्त्रे प्रज्ञवामेति हृदये आत्मन इति नाभौ

<sup>1</sup> स्द्रस्कै:--उ, उ १.

¹नाभिरिति मन्त्रेण दक्षिणमुजमूले भवायेति तन्मध्ये रुद्रायेति तन्मणिवन्धे शर्वायेति तत्करपृष्ठे पशुपतय इति वामबाहुमूले उत्रायेति तन्मध्ये अग्रेवधायेति तन्मणिवन्धे दूरेवधायेति तत्करपृष्ठे नमो हन्त्व इति अंसे शंकरायेति यर्थाक्रमं भस्म धृत्वा सोमायेति शिवं नत्वा ततः प्रक्षाल्य तद्भसापः पुनन्त्विति पिवेत् । नाधो त्याज्यं नाधो त्याज्यम् ॥ ६ ॥

एतन्मघ्याह्नसायाह्नेषु त्रिकालेषु विधिमस्मधारणमप्रमादेन कार्यम् । प्रमादात् पतितो भवति ॥ ७ ॥

ततः तद्धस्म गायत्र्या संप्रोक्ष्य ॥ ४ ॥ मनवोऽप्यत्र के वेति तृतीयप्रश्नोत्तरमाह—मा नस्तोक इति । खातिरिक्तं भस्म करोतीति भस्म ब्रह्म
सर्वात्मकत्वात् । अग्निरिखादिपञ्चभूतप्रहणं जडप्रपञ्चोपळक्षणार्थम् । देविषप्रहणं
अजडप्रपञ्चोपळक्षणार्थम् । भस्मनो ब्रह्मतयां जडाजडप्रपञ्चन्यापकत्वे "एकं
भस्म सर्वभूतान्तरात्मा ' इति वृहज्जाबाळश्चतेः । यत एवं अतो भस्म ब्रह्म पूतं
पावनं नमामि । किमर्थमस्य नमनं इत्यत्र स्मृतिमात्रेण सद्यः समस्ताघशासकं
इति शिरसाऽभिनम्य । गुद्धं गुद्धेन इति मन्त्रेण संमृज्य । तत्र "सद्योजातं"
इत्यादिब्रह्ममन्त्राः पञ्च ॥ ९ ॥ कानि स्थानानि इति द्वितीयप्रश्नमपाकरोति—
त्र्यस्वकमिति । कति वा तस्य धारणं इति प्रश्नोऽप्यपाकृतः । तद्धस्म
तद्धस्मोदकम् ॥ ६ ॥ के वाऽत्राधिकारिणः, नियमस्तेषां को वा इति प्रश्नद्वयमप्यपाक्रियते—एतदित्यादिना ॥ ७–९ ॥

## भस्मधारणस्यावश्यकर्तव्यता

ब्राह्मणानामयमेव धर्मोऽयमेव धर्मः। एवं भस्मधारणमकृत्वा नाश्रीयादापोऽन्नमन्यद्वा। प्रमादात्त्यक्त्वा भस्मधारणं न गायत्रीं वस्मान्य १. जपेत् । न जुहुयाद्झौ तर्पयेद्देवानृषीन् पित्रादीन् । अयमेव धर्मः सनातनः सर्वेपापनादाको मोक्षहेतुः । नित्योऽयं धर्मो ब्राह्मणानां ब्रह्मचारिगृहिवानप्रस्थयतीनाम् । एतद्करणे प्रत्यवैति ब्राह्मणः ॥८॥

#### अकरणे प्रायश्चित्तम्

अकृत्वा प्रमादेनैतदृष्टोत्तर्शतं जलमध्ये स्थित्वा गायत्रीं जस्वोपोषणेनैकेन शुद्धो भवति । यतिर्भस्मधारणं त्यक्त्वैकदोपोष्य द्वादशसहस्रप्रणवं जस्वा शुद्धो भवति । अन्यथेन्द्रो यतीन्त्सालावृ-केभ्यः पातयति ॥ ९ ॥

## संस्कृतभस्माभावे कर्तव्यनिरूपणम्

भस्मनो यद्यभावस्तदा नर्यभस्मदाहनजन्यमन्यद्वाऽवश्यं मन्त्रपूर्तं धार्यम् ॥ १० ॥

इ्यादिसंस्कारसंस्कृतभस्मनः ॥ १० ॥

#### **भस्मधारणफलम्**

एतत् प्रातः प्रयुक्षानो रात्रिकृतात् पापात् पूतो भवति स्वर्णस्तेयात् प्रमुच्यते । मध्यन्दिने माध्यन्दिनं कृत्वोपस्थानान्तं ध्यायमान आदित्याभिमुखोऽधी यानः सुरापानात् पूतो भवति स्वर्णस्तेयात् पूतो भवति ब्राह्मणवधात् पूतो भवति गोवधात् पूतो भवति अश्चवधात् पूतो भवति गुरुवधात् पूतो भवति मातृवधात्

<sup>1</sup> बमानः -क, अ १.

पूतो भवति पितृवधात् पूतो भवति । त्रिकालमेतत् प्रयुक्तानः सर्व-वेदपारायणफलमवाप्नोति सर्वतीर्थफलमश्चते अनपब्रुवः सर्वमायुरेति विन्दते प्राजापत्यं रायस्पोषं गौपत्यम् । एवमावर्तयेदुपनिषदमित्याह भगवान् सदाशिवः साम्बः सदाशिवः साम्बः ॥ ११ ॥

सर्वतीर्थफळं सर्वतीर्थस्नानफळम् । प्राजापत्यं प्रजापतित्वं रायस्पोषं कुबेरत्वं गौपत्यं पञ्जपतित्वं विन्दते लभत इत्यर्थः । सदाशिवः साम्बः— आवृत्तिः प्रथमाध्यायसमास्यर्था ॥ ११ ॥

इति प्रथमोऽध्यायः

# द्वितीयोऽध्यायः

ब्राह्मणानां किं नित्यं कर्तव्यम्

अथ मुसुण्डो जात्रालो महादेवं साम्बं प्रणम्य पुनः पप्रच्छ किं नित्यं ब्राह्मणानां कर्तव्यं यदकरणे प्रत्यवैति ब्राह्मणः। कः पूजनीयः। को वा ध्येयः। कः स्मर्तव्यः। कथं ध्येयः। क स्थातव्यमेतद्बृहीति॥ १॥

किं नित्यं ब्राह्मणः कर्तव्यं इत्यादिबुभुत्सया जाबालो महादेवं पृच्छतीत्याह—अथेति ॥ १ ॥

## प्रातःकर्तव्यत्रिपुण्ड्रधारणादि

समानेन तं होवाच । प्रागुद्यान्निर्वर्त्यं शौचादिकं ततः स्नायात् । मार्जनं रुद्रसूक्तैः । ततश्चाहतं वासः परिघत्ते पाप्मनोऽ-पहत्ये । उद्यन्तमादित्यमभिष्यायनुद्धू विताङ्गं कृत्वा यथास्थानं मस्मना त्रिपुण्ड्रं श्वतेनैव रुद्राक्षाञ्चेतान् विभृयात् । नैतन्न संमर्शः । तथाऽन्ये । मूर्घि चत्वारिंशत् । शिखायामेकं त्रयं वा । श्रोत्रयोद्घीदश्च । कण्ठे द्वात्रिंशत् । वाह्वोः षोडशषोडश । द्वादशद्वादश मणिवन्धयोः । षट्षडङ्गुष्ठयोः । ततः संघ्यां सकुशोऽहरहरहरुपासीत । अग्निज्योतिरित्यादिभिरश्चौ नुहुयात् ॥ २ ॥

जाबालेन पृष्टो भगवान् सप्रमाणं प्रश्नोत्तरमाह—समानेन तं होवाचेति । किं तदिति—प्रागुद्यादिति । उद्यन्तमादित्यं असावादित्यो ब्रह्मेति अभिध्यायन् । भस्मना त्रिपुण्ड्रं ल्लाटादौ धारयेत् । "ब्रह्मणो विभृयाच्छ्वेतान्" इति श्रुत्यनुरोधेन श्वेतेनैव रुद्राक्षान् श्वेतान् विभृयात् । ब्राह्मे मुहूर्ते उत्थाय शौचादिकं निर्वर्त्यं अथ रुद्रमूक्तमार्जनपूर्वकं स्नात्वा अहतवस्त्रधारणपूर्वकं यथोक्तस्थानेषु भस्मोद्भूळनत्रिपुण्ड्रद्राक्षधारणं कृत्वा अथ संध्याऽऽद्यनुष्ठानपूर्वकं औपासनाग्निहोत्रादिकं कृत्वा ॥ २ ॥

## शिवपूजाविधिः

शिवलिङ्गं त्रिसंघ्यमभ्यर्च्य कुरोब्वासीनो घ्यात्वा साम्बं मामेव वृषमारूढं हिरण्यवाहुं हिरण्यवर्णं हिरण्यरूपं पशुपाशिवमोचकं पुरुषं कृष्णपिङ्गलमूर्घ्वरेतं विरूपाक्षं विश्वरूपं सहस्राक्षं सहस्रशीर्पं सहस्रचरणं विश्वतोबाहुं विश्वातमानमेकमद्वैतं निष्कलं निष्क्रियं शान्तं शिवमक्षरमञ्ययं <sup>1</sup>हरिहरहिरण्यगर्भस्रष्टारमप्रमेयमनाद्यन्तं रुद्रसूकै-रभिषिच्य सितेन भस्मना श्रीफल्रद्लेश्च त्रिशाखैरार्द्वेरनार्द्वेर्वा । नैतल संस्पर्शः । तत्पूजासाधनं कल्पयेच नैवेद्यम् । ततश्चैकादशगुणरुद्रो जपनीयः । <sup>2</sup>एकगुणोऽनन्तः ॥ ३ ॥

अथ शिवपूजां कुर्यादित्याह—शिविळ ङ्गिमिति । विराडात्मना सहस्राचरणं विश्वतोबाहुं विश्वात्मानं प्रत्यगमिन्नब्रह्मात्मना एकम् । ईश्वरात्मना हरिहर-हिरण्यगर्भस्रष्टारं अप्रमेयं अनाद्यन्तं एवम्किवशेषणविशिष्टं शिविळ्ङ्गं रुद्रसूक्तैरिमिषिच्य सितेन सस्मना चामिषिच्य । उक्तामिषेकद्रव्याणां नैतन्न संस्पर्शः ॥ ६ ॥

#### शिवषडक्षर-अष्टाक्षरयोदद्वारः

वडशरोऽष्टाशरो वा शैवो मन्त्रो जपनीयः। ओमित्यग्रे व्याहरेत्। नम इति पश्चात्। ततः शिवायेत्यक्षरत्रयम्। ओमित्यग्रे व्याहरेत्। नम इति पश्चात्। ततो महादेवायेति पश्चाक्षराणि। नातस्तारकः परमो मन्तः। तारकोऽयं पश्चाक्षरः। कोऽयं शैतो मनुः। शैवस्तारकोऽयमुपदित्रयते मनुरविमुक्ते शेत्रेभ्यो जीवेभ्यः। शैवोऽयमेव मन्त्वस्तारयति। स <sup>8</sup>एव ब्रह्मोपदेशः॥ ४॥

शिवषडक्षरमष्टाक्षरं चोद्धरति—ॐ इति । केभ्य इत्यत्र—शैवेभ्य इति । यस्तारकः काश्यामुपदिश्यते स एव ब्रह्मोपदेशः ॥ ४ ॥

<sup>1</sup> हरिहिरण्य-अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> एको गु—क.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> एवं---अ 9.

#### त्रह्यस्वरूपम्

ब्रह्म सोमोऽहं पवनः सोमोऽहं पवते सोमोऽहं जनिता मतीनां सोमोऽहं जनिता पृथिव्याः सोमोऽहं जनिताऽग्नेः सोमोऽहं जनिता सूर्यस्य सोमोऽहं जनितेन्द्रस्य सोमोऽहं जनितोत विष्णोः सोमोऽहमेव जनिता स यश्चन्द्रमसो देवानां भूर्मुवःस्वरादीनां सर्वेषां छोकानां च ॥ ५ ॥

विश्वं भूतं भुवनं चित्रं बहुधा जातं जायमानं च यत् ।

सर्वस्य सोमोऽहमेव जनिता विश्वाधिको रुद्रो महर्षिः ॥ ६ ॥
हिरण्यगर्भादीनहं जायमानान् पश्यामि । यो रुद्रो अग्नौ
यो अप्सु य ओषधीषु यो रुद्रो विश्वा भुवना विवेशीनमेव ।
अहमेवात्माऽन्तरात्मा ब्रह्मन्योतिर्यस्मान्न मत्तोऽन्यः परः । अहमेव
परो विश्वाधिकः ॥ ७ ॥

ब्रह्म कीदृशं इत्यत्र—योऽयं उमया सिंहतः सोऽयं ब्रह्म सोमोऽह्म् । यः सूत्ररूपेण पवनो भूत्वा सर्व पवते पवित्रीकरोति स सोमोऽहं परमेश्वर इत्यर्थः । यः सोमः सोऽहमीश्वरात्मना स्वातिरिक्तमत्यादिसर्वजनिता स्यामित्याह—जनितेति ॥ ५॥ सर्वकारणत्वेऽिप सर्वातीतः स्यामित्याह—विश्वाधिक इति ॥ ६॥ योऽन्तर्याम्यात्मना मुवनमाविवेश सोऽहं प्रत्यगमेदेन ब्रह्मज्योतिः । विश्वाधिकः विश्वारोपापवादाधिष्ठानत्वात् ॥ ७॥

## ब्रह्मज्ञानमेव मुक्तिसाधनम्

मामेव विदित्वाऽमृतत्वमेति तरित शोकम् । मामेव विदित्वा सांसृतिकीं रुजं द्रावयित तस्मादहं रुद्रो यः सर्वेषां परमा गितः सोऽहं सर्वोकारः ॥ ८॥ स्वाञ्चलोको मामेव विदित्वा अमृतत्वमेति तरित शोकं यो मामेव "अहं ब्रह्मास्मि" इति विदित्वा आस्ते तस्य स्वाञ्चिकल्पितसां सृतिकीं रुजं द्रावयामि तस्मादहं रुद्रः निर्विशेषब्रह्मात्मना यः सर्वेषां परमा गतिः ॥ ८॥

#### शिवस्य विश्वाधारत्वम्

यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते । येन जातानि जीवन्ति । यत् प्रयन्त्यभिसंविशन्ति । तं मामेव विदित्वोपासीत । भूतेभिदेवे-भिरभिष्टुतोऽहमेव ॥ ९ ॥

भीषाऽस्माद्वातः पवते । भीषोदेति सूर्यः । भीषाऽस्माद्-भिश्चेन्द्रश्च ॥ १० ॥

सोमोऽत एव योऽहं सर्वेषामिषष्ठाता सर्वेषां च भूतानां पाल्रकः। सोऽहं पृथिवी। सोऽहमापः। सोऽहं तेजः। सोऽहं वायुः। सोऽहं कालः। सोऽहं दिशः। सोऽहमात्मा। मिय सर्वे प्रतिष्ठितम्॥ ११॥

तं विश्वोतपत्तिस्थितिप्रळयाधारं अहमस्मीति विदित्वोपासीत । भूते-भिदेवेभिरभिष्ठुतोऽहमेव मनुष्यादिभूतैर्देवैग्पि च ब्रह्मास्मीति स्तुतोऽहमेव ॥ ९ ॥ वातादिभयकारणमप्यहमेवेत्याह—भीषाऽस्मादिति । अत एवाहं वातादिभय-हेतुरित्यर्थः ॥ १० ॥ योऽहं सर्वेषामधिष्ठाता क्टस्थात्मना विष्णवात्मना सर्वेषां च भूतानां पाछकः सोऽहं पृथिवीत्यादि ॥ ११ ॥

## शिवस्य पशुपाशमोचकत्वम्

ब्रह्मविदामोति परम्। ब्रह्मा शिवो मे अस्तु सदाशिवोम् ॥ १२॥ अचक्षुर्विश्वतश्चक्षुरकर्णो विश्वतःकर्णोऽपादो विश्वतःपादो-ऽपाणिर्विश्वतःपाणिरहमशिरा विश्वतःशिरा विद्यामन्त्रैकसंश्रयो विद्या-रूपो विद्यामयो विश्वश्वरोऽहमजरोऽहम् ॥ १३॥ मामेवं विदित्वा संस्रतिपाशात् प्रमुच्यते । तस्मादहं पशुपाशिवमोचकः । पशवश्चामानवान्तं मध्यवर्तिनश्च युक्तात्मानो यतन्ते मामेवप्राप्तुम् । प्राप्यन्ते मां न पुनरावर्तन्ते न पुनरावर्तन्ते ॥ १४ ॥

सर्वात्मकं ब्रह्माह्मस्मीति यो वेद स तदेवाप्तोतीत्याह — ब्रह्मविदाप्तोति परिमिति "ब्रह्मविदो मे ममात्मा ब्रह्मेव सत्यमात्मा ब्रह्मेव ब्रह्मात्मेव अत्र ह्येव न विचिकित्स्यं" इति श्रुतेः । कि च—योऽहं ब्रह्मा चतुर्मुखः स एव सदाशिव-श्र्यास्तु । सर्वात्मेकत्वे ओमिति मानं अकाराद्योङ्काराद्यवयवानां पञ्चब्रह्मपर-ब्रह्मार्थत्वात् ॥ १२ ॥ एवं निरुपाधिकसोपाधिकरूपाभ्यां अच्छुः ॥ १३ ॥ मुमुश्चः संस्रृतिपाद्यात् प्रमुच्यते । यस्मादेवं तस्मात् । के पशवः इत्यत्र— पश्चब्र्ध्य ब्रह्मादि आमानवान्तं मध्यवर्तिनश्च । पश्चो यदि समाहितात्मानो भवन्ति तदा मामाप्तुं यतन्ते क्रमेण ते मां प्राप्यन्ते मां प्राप्य केऽपि न पुनरावतन्ते ॥ १४ ॥

शिवतत्त्ववेदनाशक्तानां काशीवासः तरणोपायः

<sup>1</sup>त्रिशूलायां काशीमिषिश्रित्य त्यक्तासनोऽपि मय्येव संविशन्ति। प्रज्वलद्घित्वं हिवर्यथा न यजमानमासादयति तथाऽसौ त्यक्त्वा कुणपं न तत्तादशं पुरा प्राप्नुवन्ति । एष एवादेशः । एष उपदेशः । एष एव प्रमो धर्मः ॥ १९ ॥

एवं सिवशेषिनिर्वशेषरूपेण त्वद्वेदनाशक्तानां का गतिरित्याशङ्कर्याह— त्रिशू ज्ञायामिति । चरमश्वासवेळायां मदुपिद्धतारकोपदेशेन ते मां विदित्वा वेदनसमकालं मय्येव संविशन्ति । यत एवमतः मदाितः मज्ज्ञानायत्तेव्यर्थः । चिरकाल्सेवितश्रव्रणादिसंजातज्ञानेन त्वां प्राप्य अपुनरावृत्तिरस्तु । तत् कथं

<sup>&#</sup>x27; त्रिश्लगां का-मु.

चरमश्वासकालीनतारकोपदेशतो न पुनरावृत्तिः इत्यत आह —प्रज्वलि । अन्त्यकालीनमत्सृतेर्मद्भावापत्तिहेतुत्वात् । तथा चेश्वरस्मृतिः—

> अन्तकाले च मामेव स्मरन् मुक्त्वा कळेबरम् । यः प्रयाति स मद्भावं याति नास्त्यत्र संशयः ॥

इति तारकोपदेशमहिम्ना यदि निर्विशेषब्रह्मज्ञानं जातं तदा निर्विशेषब्रह्मव मवति । यदि सविशेषज्ञानं तदा मत्सालोक्यादिमुक्तिमेत्य मल्लोके पुनर्मदुपदेशतः निर्विशेषज्ञानमासाद्य चतुष्पदेक्यसमये निर्विशेषं ब्रह्मेव प्रतिपद्यत इति । अत एव मुमुक्षवः काश्यामुषित्वा मरणमिच्छन्ति ॥ १५ ॥

#### काशीवासिनां नियमविशेषाः

सत्यात्तंत्र कदाचिन्न प्रमदितव्यं तत्रोद्धूलनत्रिपुण्ड्राभ्याम् । तथा रुद्राक्षघारणात्तथा मद्रचनाच । प्रमादेनापि नान्तर्देवसदने पुरीषं कुर्यात् । त्रतान्न प्रमदितव्यम् । तद्धि तपस्तद्धि तपः काञ्यामेव मुक्तिकामानाम् ॥ १६ ॥

न तत्त्याज्यं न तत्त्याज्यं मोचकोऽहमविमुक्ते निवसताम् । नाविमुक्तात् परं स्थानं नाविमुक्तात् परं स्थानम् ॥ १७ ॥

तत्र मृतिमात्रेण मुक्तिः भवतीति यथेच्छाचरणं न कर्तव्यिमत्याह— सत्यादिति ॥ १६ ॥ काशीक्षेत्रं मुमुक्षुभिः न कदाऽपि त्याज्यिमत्यर्थः । कथमेवं १ मोचकोऽहमविमुक्ते निवसतां अतो नाविमुक्तात् परं स्थानम् ॥ १७॥

## काश्यां ज्योतिर्लिङ्गार्चनं तत्फलं च

काश्यां स्थानानि चत्वारि । तेषामभ्यर्हितम्नतर्गृहम् । तत्राप्यविमुक्तमभ्यर्हितम् । तत्र स्थानानि पश्च । तन्मध्ये विचालनस्थानम् । तत्र प्राच्यामैश्चर्यस्थानम् । दक्षिणायां विचालनस्थानम् । पश्चिमायां वैराग्यस्थानम् । उत्तरायां ज्ञानस्थानम् । तिस्मन् यदन्तिनिर्लिसमन्ययमनाद्यन्तमशेषवेदवेदान्तवेद्यमनिर्देश्यम-निरुक्तमप्रच्यवमाशास्यमद्वेतं सर्वाधारमनाधारमनिरीक्ष्यमहरहर्वद्य-विष्णुपुरन्दराद्यमरवरसेवितं मामेव ज्योतिःखरूपं लिङ्गं मामेवोपासि-तन्यं तदेवोपासितन्यम् ॥ १८॥

नैव भासयन्ति तिष्ठङ्गं भानुश्चन्द्रो¹ऽग्निर्वी स्वप्रकाशं विश्वेश्व-राभिषं पातालमधितिष्ठति । तदेवाहम् ॥ १९ ॥

तत्रार्चितोऽहं साक्षाद्तितः । त्रिशासैर्विल्वद्छैदीं प्तैर्वा योऽभिसंपूजयेन्मन्मना मय्याहितासुर्मय्येवार्पिताखिलकर्मा भस्म-दिग्धाङ्गो रुद्राक्षभूषणो मामेव सर्वभावेन प्रपन्नो मदेकपूजानिरतः संपूजयेत् तद्हमश्रामि तं मोचयामि संस्तिपाशात् । अहरह-रभ्यच्यं विश्वेश्वरं लिङ्गं तत्र रुद्रसूक्तैरभिषच्य तदेव स्नपनं पयित्रः पीत्वा महापातकेभ्यो मुच्यते न शोकमाप्नोति मुच्यते संसारवन्धनात् ॥ २०॥

अभ्यहितं श्रेष्ठम् । तस्मिन् यदन्तर्निलिप्तं ज्ञानवृत्यिलप्तत्वात् यिनिर्विशेषतया ज्ञेयं तत् अव्ययम् । अनिर्देश्यमनिरुक्तं इद्मित्थिमिति निर्देष्टु-मशक्यतया निरुत्तरत्वात् अप्रच्यवमाशास्यं खधामतोऽप्रच्यवमच्युतं "ब्रह्मा-हमस्मि" इति मुमुक्षुभिः आशास्यं काङ्क्षणीयम् । किं तत् १ अद्वैतं सर्वाधारमनाधारं आधेयसत्त्वे आधारं तद्भावे निराधारं स्वातिरेकेण अनिरीक्ष्यं

<sup>1</sup> मिर्वायुः स्व—अ १, अ २, क.

अहरहर्ज्रह्मविष्णुपुरन्द्राद्यमरवरसेवितं "ब्रह्माहमस्मि" इति मावितिमित्यर्थः । किं ते भावयन्ति इत्यत्र—"ज्योतिर्छिङ्गं भ्रुवोर्मध्ये नित्यं ध्यायेत् सदा यितः" इति श्रुत्यनुरोधेन यतयो यतो मामेव ज्योतिःस्वरूपं छिङ्गं भावयन्ति अतो मामेवोपासितव्यं सर्वेरप्यहमेव स्वात्मतयोपासितव्यः यत्सर्वाधिकरणं तदेवोपासितव्यम् ॥ १८॥ तत् किं मान्वादिभास्यं तत् कासनमहिति इत्यत आह—नैवेति । एते प्रकाशवन्तोऽिप नैव भासयन्तीत्यर्थः । किं तत् कित्यत्र—विश्वेश्वराभिधमिति । किं तत् त्वद्भिन्नं इत्यत्र—तदेवाहः मिति ॥ १९॥ स्वाज्ञः केनोपायेन संसृतिपाशान्मुच्यते इत्यत्र यो हि मुमुक्षुः अहरहरभ्यच्येति । तदेव स्नपनं स्वाभिषेचितम् ॥ २०॥

## अनम्यच्यशिनादौ कृते प्रायश्रित्तम्

तदनभ्यर्च्य नाश्चीयात् फलमन्नमन्यद्वा। यदश्चीयाद्वेतोभश्ची
भवेत्। नापः पिबेत्। यदि पिवेत् पूयपो भवेत्। प्रमादेनैकदा
त्वनभ्यर्च्य मां मुक्त्वा भोजयित्वा केशान् वापयित्वा गञ्यानां
पञ्च संगृद्धोपोष्य जले रुद्रस्नानम्। जपेत्विवारं रुद्रानुवाकम्।
आदित्यं पश्यन्नभिष्यायन् स्वकृतकर्मकृद्रौद्रै रेव मन्त्रैः कुर्यान्मार्जनम्।
ततो भोजयित्वा ब्राह्मणान् पूतो भवति। अन्यथा परेतो
यातनामश्रुते। पत्रैः फलैर्वा जलैर्वाऽन्यैर्वाऽभिपूज्य विश्वेश्वरं मां
ततोऽश्चीयात्॥ २१॥

मामेवं अनभ्यर्च्य यो मोजनादिव्यापारं करोति स प्रत्येवैतीत्याह— तदिति । यत एवमतः पत्रेरिति । सोऽयमर्चको मत्प्रसादभाक् भवतीत्यर्थः ॥ २१॥

## सर्वपातकपावनं शिवाभ्यर्चनम्

कापिछेन पयसाऽभिषिच्य रुद्रसूक्तेन मामेव शिवछिङ्गरूपिणं ब्रह्मह्त्यायाः पूतो भवति । कापिछेन दञ्चाऽाभिषिच्य सुरापानात् पूतो भवति । कापिलेनाज्येनामिषिच्य स्वर्णस्तयात् पूतो भवति । मधुनाऽभिषिच्य गुरुदारगमनात् पूतो भवति । सितया शर्करयाऽभि-षिच्य सर्वजीववधात् पूतो भवति ॥ २२ ॥

मद्चैनैव ब्रह्महत्यादिसर्वमहापातकभक्षनीत्याह—कापिछेनेति ॥ २२ ॥

मुक्लादिसाधनं शिवाभिषेचनम्

क्षीरादिभिरेतैरभिषिच्य सर्वानवाप्नोति कामान् । इत्येकैकं महाप्रस्थरातं महाप्रस्थरातमानैः रातैरभिपूज्य मुक्तो भवति .संसारबन्धनात् ॥ २३ ॥

भववन्धमोचनार्थं कापिलक्षीरदध्याज्यशर्करादीनां इत्येकैकमित्यादि । द्वात्रिशत्पलपरिमितप्रस्थशतं महाप्रस्थ उच्यते ॥ २३ ॥

शिवसायुज्यसाधनं शिवाभिषेचनम्

मामेव शिवलिङ्गरूपिणमार्द्रायां पौर्णमास्यां वाऽमावास्यायां वा महान्यतीपातं ग्रहणे संक्रान्तावभिषिच्य तिलैः सतण्डुलैः सयवैः संपूज्य विलवद्लैरभ्यच्यं कापिलेना[ला]ज्यान्वितगन्धसारधूपैः परि-कल्प्य दीपं नैवेद्यं साज्यमुपहारं कल्पियत्वा द्यात् पुष्पाञ्जलिम् । एवं प्रयतोऽभ्यच्यं मम सायुज्यमेति ॥ २४ ॥

मत्यूजैव मत्सायुज्यकारणिमत्याह—मामेवेति ॥ २४ ॥

चन्द्रादिलोकसाधनं शिवामिषेचनम्

शतिर्महाप्रस्थैरखण्डैस्तण्डुलैरमिषिच्य चन्द्रलोककामश्चन्द्र-लोकमवाप्तोति । तिलैरेतावद्भिरमिषिच्य वायुलोककामो वायुलोक- मवाप्नोति । माषै रेतावद्भिरिमिषच्य वरुणलोककामो वरुणलोक-मवाप्नोति । यवै रेतावद्भिरिमिषच्य सूर्यलोककामः सूर्यलोकमवाप्नोति । एतैरेतावद्भिद्धिगुणैरिमिषिच्य स्वर्गलोककामः स्वर्गलोकमवाप्नोति । एतैरेतावद्भिश्चतुर्गुणैरिमिषिच्य ब्रह्मलोककामो ब्रह्मलोकमवाप्नोति । एतैरेतावद्भिः शतगुणैरिमिषच्य चतुर्जालं ब्रह्मकोशं यन्मृत्युर्नाव-पश्यति । तमतीत्य मल्लोककामो मल्लोकमवाप्नोति <sup>1</sup>नान्यं मल्लोकात् परं यमवाप्य न शोचिति न स पुनरावर्तते न स पुनरावर्तते ॥ २५ ॥

चन्द्रलोकादिसर्वलोकाप्तिसाधनमि मत्पूजेत्याह — शतैरिति । "ब्रह्मणः कोशांऽसि" इति श्रुत्यनुरोधेन प्रणवा हि ब्रह्मकोशः तं- — किविशेषणविशिष्टं १ व्यष्टिसमष्ट्रयात्मकस्यूलसूक्ष्मबीजाधेमात्रांशतदारोपापवादाधिष्टानविश्वविराडोत्रादि- द्वितुर्याविकल्पान्तमेदेन चतुर्जालं यत्स्वरूपं विमृत्यु तत्प्रणवं ब्रह्मलोकं वा अतीत्य मह्नोककामो मह्नोकमवाप्नोति नान्यं मह्नोकात् परं अस्ति मुमुश्चः यमवाप्य न शोचिति । न स पुनरावर्तते — आवृत्तिरवधारणार्था । "यावदायुषं ब्रह्मलोकममिसंपद्यते न च पुनरावर्तते" इति श्रुतः, "यद्गत्वा न निवर्तन्ते तद्माम परमं मम" इति स्मृतेश्च ॥ २५ ॥

## काशीवासिनां शैवतारकोपदेशान्मुक्तिलाभः

लिङ्गरूपिणं मां संपूज्य चिन्तयन्ति योगिनः सिद्धाः सिद्धिः गताः यजन्ति यज्वानः । मामेव स्तुवन्ति वेदाः साङ्गाः सोपनिषदः सेतिहासाः । न मत्तोऽन्यदहमेव सर्वम् । मिय सर्वे प्रतिष्ठितम् । ततः काश्यां प्रयतेरेवाहमन्वहं पूज्यः ॥ २६ ॥ विनयं लोकात्—अ १, अ २, क.

तत्र गणा रौद्रानना नानामुखा नानाशस्त्रधारिणो नानास्वप्ररा नानाचिह्निताः। ते सर्वे मस्मिद्ग्धाङ्गा रुद्राक्षामरणाः
कृताङ्गस्यो नित्यमिष्ट्यायन्ति । तत्र पूर्वस्यां दिशि ब्रह्मा
कृताङ्गस्रिरहर्निशं मामुपास्ते । दक्षिणस्यां दिशि विष्णुः कृत्वैव
मूर्धाङ्गस्रि मामुपास्ते । प्रतीच्यामिन्द्रः सन्नताङ्ग उपास्ते ।
उदीच्यामश्रिकायमुमाऽनुरक्ता हेमाङ्गविभूषणा हेमवस्त्रा मामुपासते
मामेव देवाश्चतुर्मूर्तिघराः॥ २७॥

दक्षिणायां दिशि मुक्तिस्थानं तन्मुक्तिमण्डपसंज्ञितम् । तत्रानेकगणाः पालकाः सायुधाः पापघातकाः । तत्र ऋषयः शांभवाः पाशुपता महाशैवा वेदावतंसं शैवं पञ्चाक्षरं जपन्तस्तारकं सप्रणवं मोदमानास्तिष्ठन्ति । तत्रैका रत्नवेदिका । तत्राहमासीनः काश्यां त्यक्तकुणपाञ्छैवानानीय स्वस्याङ्के संनिवेश्य भसितरुद्राक्षमूषितानु-पस्पृश्य मा मूदेतेषां जन्म मृतिश्चेति तारकं शैवं मनुमुपदिशामि । ततस्ते मुक्ता मामनुविशन्ति विज्ञानमये नाङ्गेन । न पुनरावर्तन्ते हुताशनप्रतिष्ठं हविरिव । तत्रैव मुक्तयर्थमुपदिश्यते शैवोऽयं मन्तः पञ्चाक्षरः । तन्मुक्तिस्थानम् । ततं ओंकाररूपम् । ततो मदर्पित-कर्मणां मदाविष्टचेतसां मद्रूपता भवति । नान्येषामियं ब्रह्मविद्येयं ब्रह्मविद्या ॥ २८ ॥

मुमुक्षवः काश्यामेवासीना वीर्यवन्तो विद्यावन्तो विज्ञानमयं ब्रह्मकोशं चतुर्जीलं ब्रह्मकोशं यं मृत्युर्नावपश्यति यं ब्रह्मा नावपश्यति

<sup>ा</sup> ना श्रेन-अ १, अ २, क.

यं विष्णुनिवपश्यित यमिन्द्राभी नावपश्येतां यं वरुणाद्यो नाव-पश्यिन्त तमेव तत्तेजः प्लुष्टविड्भावं हैममुमां संश्ठिष्य वसन्तं चन्द्रकोटिसमप्रभं चन्द्रिकरीटं सोमसूर्याभिनयनं भूतिभूषितविग्रहं शिवं मामेवमभिष्यायन्तो मुक्तिकिल्विषास्त्यक्तवन्धा मध्येव लीना मवन्ति ॥ २९ ॥

अहमेव सर्वाप्यो मदितिरिक्तं न किंचिदस्तीत्याह—िछङ्गेति ॥ २६॥ ब्रह्मिवष्णुरुद्देन्द्रभेदेन देवाश्चतुर्भूर्तिधरा मामुपासत इति । स्पष्टोऽर्थः ॥ २७ ॥ ततस्ते स्वातिरिक्तश्रमतो विमुक्ता मामनुविद्यान्ति ॥ २८ ॥ विज्ञानमयं ब्रह्मकोशं किं तत् १ यथाव्याख्यातं चतुर्जाछं ब्रह्मकोशं यं मृत्युः स्वात्मविस्मृतिः प्रमादः, "प्रमादं व मृत्युमहं ब्रवीमि" इति स्मृतेः । स मृत्युः नावपश्यति । तत्तेजः प्छुष्टविड्भावं विराड्भावम् ॥ २९ ॥

#### काश्यामप्रमादेन वस्तव्यम्

ये चान्ये काइयां प्ररीषकारिणः प्रतिप्रहरतास्त्यक्तभसाधारणा-स्त्यक्तरुद्राक्षधारणास्त्यक्तसोमवारव्रतास्त्यक्तगृहयागास्त्यक्तविश्वेश्वरा-र्चनास्त्यक्तपञ्चाक्षरजपास्त्यक्तमैरवार्चना मैरवीं घोरादियातनां नाना-विधां काइयां परेता मुक्त्वा ततः शुद्धा मां प्रपद्यन्ते च । अन्तर्गृहे रेतो मूत्रं प्ररीषं वा विस्रजन्ति तदा तेन सिञ्चन्ते पितृन् । तमेव पापकारिणं मृतं पश्यत्रीछछोहितो मैरवस्तं पातयत्यस्त्रमण्डले ज्वलज्ज्वलन-\*कुण्डेष्वन्येष्वपि । ततश्चाप्रमादेन निवसेद्प्रमादेन निवसेत् काश्यां छिङ्गरूपण्यामित्युपनिषत् ॥ ३०॥

¹ वसन्तथ-अ १, क.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> कूटे--- अ २, क.

त्यक्तगृह्यागाः औपासनादिहोमाः । काशीमरणप्रमावतः न हि मद्धामतः च्यवन्त इत्यर्थः । मामेव प्रपद्यन्ते । यतः काश्यां विश्वेशस्तारकमुपदिशति अतः सर्वे मुमुक्षवः काशीमधिश्रित्य अप्रमादेन वसन्तु । एवं वसतां विश्वेशोपदिष्ट-तारकः विश्वेशभावप्रदो भवति । काशीक्षेत्रं विश्वेश्वरतनुत्वेन संभाव्याप्रमादेन वस्तव्यमित्यर्थः ॥ ३०॥

श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्गक्षयोगिना भस्मजावालविवृतिः लिखिता शिवगोचरा । जाबालविवृतिग्रन्थः पञ्चाशदिधकं शतम् ॥

इति श्रीमदीशाद्यश्चेत्तरशतोपनिषच्छास्त्रविवरणे सप्ताशीतिसंख्यापूरकं भस्मजावालोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम् ॥

# रुद्रहदयोपनिषत्

# सह नाववतु—इति शान्तिः

सर्वदेवात्मकदेवविषय: शुकप्रश्नः

प्रणम्य शिरसा पादौ शुको व्यासमुवाच ह । को देवः सर्वदेवेषु कस्मिन् देवाश्च सर्वशः ॥ १ ॥ कस्य शुश्रूषणान्नित्यं प्रीता देवा भवन्ति मे ।

> यद्रह्म रुद्रहृदयमहाविद्याप्रकाशितम् । तद्रह्ममात्रावस्थानपदवीमधुना भजे ॥

इह खलु कृष्णयजुर्वेदप्रविभक्तयं रुद्रहृदयोपनिषत् शिवविष्णवभेदप्रकटन-पूर्वकमुमामहेश्वरसार्वात्म्यप्रकटनव्यम्रा निष्प्रतियोगिक ब्रह्ममात्रपर्यवसन्ना विजयते । अस्याः खल्पप्रन्थतो विवरणमारम्यते । श्रीशुकव्यासप्रश्नप्रतिवचनरूपेय-माख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । आख्यायिकामवतारयति — प्रणम्येति । उवाच ह— किमिति?—को देव इति ॥ १ ॥

> द्धस्य सर्वदेवात्मकत्वम् तस्य तद्वचनं श्रुत्वा प्रत्युवाच पिता शुक्रम् ॥ २ ॥

सर्वदेवात्मको रुद्रः सर्वे देवाः शित्रात्मकाः ।
रुद्रस्य दक्षिणे पार्श्वे रिवर्जका त्रयोऽप्रयः ॥ ३ ॥
वामपार्श्वे उमा देवी विष्णुः सोमोऽपि ते त्रयः ।
या उमा सा स्वयं विष्णुर्यो विष्णुः स हि चन्द्रमाः ॥ ४ ॥
इति शुक्रप्रश्लोत्तरं श्रीवेदव्यास आह—तस्येति ॥ २ ॥ श्रीवेदव्यास
उवाच सर्वदेवात्मक इति ॥ ३-४ ॥

#### शिवविष्णवो रैक्थम्

ये नमस्यन्ति गोविन्दं ते नमस्यन्ति शंकरम्।
येऽर्चयन्ति हरिं भक्त्या तेऽर्चयन्ति वृषध्वजम् ॥ ९ ॥
ये द्विषन्ति विरूपक्षं ते द्विपन्ति जनार्दनम् ।
ये रुद्रं नाभिजानन्ति ते न जानन्ति केशवम् ॥ ६ ॥
रुद्रात् प्रवर्तते वीजं बीजयोनिर्जनार्दनः ।
यो रुद्रः स ख्यं ब्रह्मा यो ब्रह्मा स हुताशनः ॥ ७ ॥
ब्रह्मविष्णुमयो रुद्र अग्नीषोमात्मकं जगत् ।
पुंलिङ्गं सर्वमीशानं स्त्रीलिङ्गं भगवत्युमा ॥ ८ ॥
उमारुद्रात्मिकाः सर्वाः प्रजाः स्थावरजङ्गमाः ।
व्यक्तं सर्वमुमारूपमव्यक्तं तु महेश्वरम् ॥ ९ ॥
उमाशंकरयोर्योगः स योगो विष्णुरुच्यते ।
यस्तु तस्मै नमस्कारं कुर्योद्धक्तिसमन्वितः ॥ १० ॥
यस्तु तस्मै नमस्कारं कुर्योद्धक्तिसमन्वितः ॥ १० ॥

शिवविष्णवीरेकत्वावगमायेदमाह — ये नमस्यन्तीति ॥ ५-७ ॥ पुंछिङ्गं सर्वमीशानं ईशानरूपं, स्नीछिङ्गं भगवत्युमा उमारूपम् ॥ ८-१६ ॥

## स्द्रहृदयोपनिषत्

#### आत्मनस्त्रैविध्यम्

आत्मानं परमात्मानमन्तरात्मानमेव च । ज्ञात्वा त्रिविधमात्मानं परमात्मानमाश्रयेत् ॥ ११ ॥ अन्तरात्मा भवेद्भद्धा परमात्मा महेश्वरः । सर्वेषामेव भूतानां विष्णुरात्मा सनातनः ॥ १२ ॥

## ख्दस्य त्रिमूर्तित्वम्

अस्य त्रैलोक्यवृक्षस्य भूमौ विटपशाखिनः।
अग्रं मध्यं तथा मूलं विष्णुब्रह्ममहेश्वराः॥ १३॥
कार्यं विष्णुः क्रिया ब्रह्मा कारणं तु महेश्वरः।
प्रयोजनार्थं रुद्रेण मूर्ति रेका त्रिधा कृता॥ १४॥
धर्मो रुद्रो जगद्विष्णुः सर्वज्ञानं पितामहः॥ १५॥

## स्दर्कीर्तनात् सर्वपापविमुक्तिः

श्रीरुद्र रुद्र रुद्रेति यस्तं ब्रूयाद्विचक्षणः । कीर्तनात् सर्वदेवस्य सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ १६ ॥ रुद्रो नर उमा नारी तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ १७ ॥ रुद्रो ब्रह्मा उमा वाणी तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ १८ ॥ रुद्रो विष्णुरुमा छक्ष्मीस्तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ १८ ॥ रुद्रः सूर्य उमा छाया तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ १९ ॥ रुद्रो दिवा उमा रात्रिस्तस्मै तस्यै नमो नमः ।
रुद्रो यज्ञ उमा वेदिस्तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ २० ॥
रुद्रो विह्नरुमा स्वाहा तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ २१ ॥
रुद्रो वेद उमा शास्त्रं तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ २१ ॥
रुद्रो वृक्ष उमा वल्ली तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ २२ ॥
रुद्रो गन्ध उमा पुष्पं तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ २२ ॥
रुद्रोऽर्थ अक्षरः सोमा तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ २२ ॥
रुद्रो लिङ्गमुमा पीठं तस्मै तस्यै नमो नमः ॥ २३ ॥
सर्वदेवात्मकं रुद्रं नमस्कुर्यात् पृथकपृथक् ।
एमिर्मन्त्वपदेरेव नमस्यामीशपार्वती ॥ २४ ॥
यत्रयत्र भवेत् सार्धमिमं मन्त्रमुदीरयेत् ।
ब्रह्महा जलमञ्ये तु सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ २५ ॥

दिावशक्त्यात्मकं सर्वे तदितिरिक्तं न किंचिदिस्त इति ज्ञानात् पश्चमहा-पातकी विलीयत इत्याह—कृद्र इति ॥ १७–२५॥

## सर्वस्य कारणानतिरिक्तत्वम्

सर्वाधिष्ठानमद्वन्द्वं परं ब्रह्म सनातनम् ।
सिचदानन्द्ररूपं तद्वाङ्मनसगोचरम् ॥ २६ ॥
तिस्मिन् सुविदिते सर्वे विज्ञातं स्यादिदं शुक ।
तदात्मकत्वात् सर्वस्य तसाद्भिन्नं न हि कचित् ॥ २७ ॥
कारणब्रह्मातिरिक्तं न किचिदस्तीत्याह—सर्वाधिष्ठानमिति ॥ २६–२७ ॥

#### परापरविद्ययोः स्वरूपम्

द्वे विद्ये वेदितन्ये हि परा चैवापरा च ते ।
तत्रापरा तु विद्येषा ऋग्वेदो यजुरेव च ॥ २८ ॥
सामवेदस्तथाऽथर्ववेदः शिक्षा मुनीश्वर ।
कल्पो व्याकरणं चैव निरुक्तं छन्द एव च ॥ २९ ॥
ज्योतिषं च तथाऽनात्मविषया अपि बुद्धयः ।
अथैषा परमा विद्या ययाऽऽत्मा परमाक्षरम् ॥ ३० ॥
यत्तदद्वेश्यमग्राह्यमगोत्रं रूपवर्जितम् ।
अचक्षुःश्रोत्रमत्यर्थं तद्पाणिपदं तथा ॥ ३१ ॥
नित्यं विमुं सर्वगतं सुसूक्ष्मं च तद्व्ययम् ।
तद्भृतयोनि पश्यन्ति घीरा आत्मानमात्मिनि ॥ ३२ ॥
यः सर्वज्ञः सर्वविद्यो यस्य ज्ञानमयं तपः ।
तस्मादत्त्वन्नरूपेण जायते जगदाविष्ठः ॥ ३३ ॥

मुण्डकोपनिषत्परमतात्पर्यार्थमाचष्टे—द्वे विद्ये इत्यादिना ॥ २८-४२॥

## अक्षरज्ञानादेव संसारविनाशः

सत्यवद्भाति तत् सर्वं रज्जुसर्पवदास्थितम् । तदेतदक्षरं सत्यं तद्विज्ञाय विमुच्यते ॥ ३४ ॥ ज्ञानादेव हि संसारविनाशो नैव कर्मणा । श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठं स्वगुरुं गच्छेद्यथाविधि ॥ ३५ ॥ गुरुस्तस्मे परां विद्यां द्याद्वह्मात्मवोधिनीम् । गुहायां निहितं साक्षादक्षरं वेद चेन्नरः ॥ ३६ ॥ छित्त्वाऽविद्यामहाप्रन्थि शिवं गच्छेत् सनातनम् ।

## मुमुक्षोः प्रणवोपास्तिप्रकारः

तदेतदमृतं सत्यं तद्वेद्धव्यं मुमुक्षुमिः ॥ ३७ ॥
धनुस्तारं शरो ह्यात्मा ब्रह्म तह्यस्यमुच्यते ।
अप्रमत्तेन वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत् ॥ ३८ ॥
छक्ष्यं सर्वगतं चैत्र शरः सर्वगतो मुखः ।
वेद्धा सर्वगतश्चेव शिवल्रक्ष्यं न संशयः ॥ ३९ ॥
न तत्र चन्द्रार्कतपुः प्रकाशते न वान्ति वाताः सकला देवताश्च ।
स एष देवः कृतमावभूतः स्तयं विशुद्धो विरजाः प्रकाशते ॥४०॥

# जी देशमेदस्य कल्पितत्वम्

द्वौ सुरणों शरीरेऽस्मिन् जीवेशाख्यौ सह स्थितौ ।
तयोजीवः फलं मुङ्के कर्मणो न महेश्वरः ॥ ४१ ॥
केवलं साक्षिरूपेण विना भोगं महेश्वरः ।
प्रकाशते स्वयं भेदः किल्पतो मायया तयोः ॥ ४२ ॥
घटाकाशमठाकाशौ यथाऽऽकाशप्रभेदतः ।
किल्पतौ परमौ जीविशवरूपेण किल्पतौ ॥ ४३ ॥
तत्त्वतश्च शिवः साक्षाचिज्ञीवश्च स्वतः सदा ।
चिच्चिदाकारतो मिन्ना न भिन्ना चित्त्वहानितः ॥ ४४ ॥

चितश्चित्र चिदाकाराद्भिद्यते जडरूपतः।

भिद्यते चेजाडो भेदश्चिदेका सर्वदा खलु ॥ ४९ ॥

तर्कतश्च प्रमाणाच चिदेकत्वव्यवस्थितेः।

यथा परमाकाशप्रविभक्तभेदतः घटाकाशमठाकाश(शौ तत्) स्थानीयौ जीवेशौ विकल्पितावित्यर्थः ॥ ४३ ॥ औपाधिकोऽयं जीवेशभेदः न तात्त्विकः इत्याह—तत्त्वतश्चेति । जीवेशाद्यनुस्यूतिचिद्यदाकारतो भिन्ना जीवेशानुगता चित् चिदाकारतः चिद्विकल्पिताकारतः उपाधितो भिन्ना, खरूपतो न भिन्ना, कुतः ? चित्त्वहानितः, खरूपभेदे खरूपहानिः स्यादित्यर्थः ॥ ४४ ॥ चितो या चित् सा चिदाकारादुपाधितो भिद्यते, उपाधीनां जडरूपत्वात् भेदो युज्यत इत्यर्थः । जडापाये अजडं ब्रह्माविशिष्यते इत्याह—भिद्यत इति । जीवेश-विकल्पितोपाधिकृतभेदापाये निरुपाधिकेयं चिदेकैव भवति ॥ ४५ ॥ निरुपाधिकक्रित्येत एकत्वे हेतुमाह—तर्कतश्चेति ॥

# अद्वैतज्ञानाच्छोकमोहनिवृत्तिः

चिदेकत्वपरिज्ञाने न शोचित न मुह्यति ।
अद्वैतं परमानन्दं शिवं याति तु केवलम् ॥ ४६ ॥
अधिष्ठानं समस्तस्य जगतः सत्यचिद्धनम् ।
अहमस्मीति निश्चित्य वीतशोको भवेनमुनिः ॥ ४७ ॥
स्वश्रारीरे स्वयं ज्योतिस्स्वरूपं सर्वसाक्षिणम् ।
क्षीणदोषाः प्रपश्यन्ति नेतरे माययाऽऽवृताः ॥ ४८ ॥
एवंद्धपपरिज्ञानं यस्यास्ति परयोगिनः ।
कुत्र चिद्गमनं नास्ति तस्य पूर्णस्वद्धपिणः ॥ ४९ ॥

आकाशमेकं संपूर्ण कुत्रचित्रैव गच्छित । तद्वत् स्वात्मपरिज्ञानी कुत्रचित्रैव गच्छित ॥ ५०॥ स यो ह वै तत् परमं ब्रह्म यो वेद वै मुनिः । ब्रह्मैव भवेति स्वस्थः सिच्चदानन्दमात्रकः ॥ इत्युपनिषत् ॥५१॥

प्रत्यक्परिचदैक्यज्ञानफलमाह—चिदिति ॥ ४६-५० ॥ यो यदा निर्विशेषं ब्रह्म स्वमात्रमिति जानाति स तदैव ब्रह्मैव भवति । वेदनसमकालं ब्रह्मेव भवतीत्पर्थः । इत्युपनिषच्छब्दः रुद्रहृदयोपनिषत्परिसमास्यर्थः ॥ ५१ ॥

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्गह्मयोगिना । रुद्रहृद्योपनिषद्ग्याख्यानं लिखितं लघु । श्रीरुद्रहृद्यव्याख्याग्रन्थः पञ्चाशदीरितः ॥

इति श्रीमदीशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्त्रविवरणे पश्चाशीतिसङ्खयापूरकं स्ट्रहृदयोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम् ॥

1 1 1 1 1 10

# रुद्राक्षजाबालोपनिषत्

# आप्यायन्तु—इति शान्तिः

स्द्राक्षविषयो मुसुण्डप्रश्नः

अथ हैनं कालाग्निरुद्रं मुसुण्डः पप्रच्छ—कथं रुद्राक्षोत्पत्तिः, तद्धारणात् किं फलमिति ॥ १ ॥

> रुद्राक्षोपनिषद्वेद्यमहारुद्रतयोज्वलम् । प्रतियोगिविनिर्मुक्तिशिवमात्रपदं भजे ॥

इह खलु सामवेदप्रविभक्तेयं रुद्राक्षजाबालोपनिषत् रुद्राक्षेयत्ताप्रकटनन्यप्रा ब्रह्ममात्रपर्यवसन्ना विजयते । अस्याः खल्पप्रन्थतो विवरणमारभ्यते । भुसुण्ड-कालाग्निरुद्रप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । आख्यायिकामवतार-यति—अथेति । भुसुण्डः सहजयोगित्वेन कृतकृत्योऽपि स्वाज्ञानां स्वातिरिक्ता-विद्यापदतत्कार्यजातारोपापवादाधारिनराधारसिवरोषनिर्विरोषज्ञानं चित्तर्गुद्धि विना नोदेति, चित्तर्गुद्धिः विभूतिरुद्राक्षधारणादृते न संभवतीत्यालोच्य, भस्मजाबालो-पनिषदि भस्मोद्धूळनत्रिपुण्ड्रशिवपूजाविधिश्च शिवेन प्रकटितः, तत्रैव रुद्धाक्ष-धारणविधिरपि संक्षेपत उक्तः भगवन्मुखेनैव, इदानीं रुद्धाक्षतद्धारणालक्षणं तत्पलं च प्रकटितं चेत् श्रद्धया स्वाज्ञलोको रुद्धाक्षधारणं करोति, तेनेश्वरप्रसाद-चित्तर्गुद्धिसंजातज्ञानद्वारा कृतार्थो भवेत् , इत्यनुकम्पया कालाग्निरुद्रं मुसुण्डः प्रमुच्छ । इ इत्यैतिह्यार्थः ॥ १ ॥

#### स्द्राक्षोत्पत्तिः

तं होवाच भगवान् कालाग्निरुद्रः । त्रिपुरवधार्थमहं निमी-लिताक्षोऽभवम् । तेभ्यो जलविन्दवो भूमौ पतितास्ते रुद्राक्षा जाताः । सर्वानुग्रहार्थाय तेषां नामोच्चारणमात्रेण दर्शागोप्रदानफलं दर्शनस्पर्शनाभ्यां द्विगुणफलमत उद्धव वक्तुं न शक्रोमि ॥ २ ॥

तत्रैते श्लोका भवन्ति-

किस्मिन् स्थितं तु किं नाम कथं वा घार्यते नरैः। कितमेदमुखान्यत्र कैर्मन्त्रेषीयते कथम् ॥ ३ ॥ दिव्यवर्षसहस्राणि चक्षुरुन्मीलितं मया। भूमावक्षिपुटाभ्यां तु पितता जलिबन्दवः॥ ४ ॥ तत्राश्रुबिन्दवो जाता महारुद्राक्षवृक्षकाः। स्थावरत्वमनुप्राप्य भक्तानुग्रहकारणात्॥ ९ ॥

मुसुण्डेनैवं पृष्टः तं होवाच भगवान् कालाग्निरुद्रः । किमिति ? विपुरवधार्थमिति ॥ २ ॥ स्वोक्तार्थे मन्त्रानिप प्रमाणयति—तत्रैते स्रोका भवन्तीति ॥ ३ ॥ इत्यादाङ्क्ष्याह—दिन्येति ॥ ४–९ ॥

# स्द्राक्षधारणजपफलम्

भक्तानां घारणात् पापं दिवारात्रिकृतं हरेत् । लक्षं तु दर्शनात् पुण्यं कोटिस्तद्धारणाद्भवेत् ॥ ६ ॥ तस्य कोटिशतं पुण्यं लमते घारणान्नरः । लक्षकोटिसहस्राणि लक्षकोटिशतानि च ॥ ७ ॥ तज्जपाछभते पुण्यं नरो रुद्राक्षघारणात् । तद्धारणाजपफलमाह—भक्तानामिति ॥ ६-७ ॥

# स्द्राक्षाणां उत्तमादिभेदाः

धात्रीफलप्रमाणं यच्छ्रेष्ठमेतदुदाहृतम् ॥ ८ ॥ वद्रीफलमात्रं तु मध्यमं प्रोच्यते बुधैः । अधमं चणमात्रं स्यात् प्रक्रियेषा मयोच्यते ॥ ९ ॥ उत्तमादिभेदेनास्य त्रैविध्यमाह—धात्रीफलप्रमाणमिति ॥ ८-९ ॥

# स्द्राक्षाणां ब्रह्मक्षत्रादिजातिभेदाः

त्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्याः शुद्राश्चेति शिवाज्ञया ।
वृक्षा जाताः पृथिव्यां तु तज्जातीयाः शुभाक्षकाः ॥ १० ॥
श्वेतास्तु त्राह्मणा ज्ञेयाः क्षत्रिया रक्तवर्णकाः ।
पीता वैश्यास्तु विज्ञेयाः कृष्णाः शूद्रा उदाहृताः ॥ ११ ॥
ब्राह्मणो विभृयाच्छ्वेतान् रक्तान् राजा तु धारयेत् ।
पीतान् वैश्यस्तु विभृयात् कृष्णाञ्छूद्रस्तु धारयेत् ॥ १२ ॥
तत्प्रविभक्तब्रह्मक्षत्रादिजातिरुद्राक्षा ब्रह्मक्षत्रादिभिः धार्या इत्याह—
ब्राह्मणा इति ॥ १०-१२ ॥

# स्द्राक्षाणां याह्यायाह्यविभागः

समाः स्निग्धा दृढाः स्थूलाः कण्टकैः संयुताः शुभाः । कृमिदृष्टं छिन्नभिन्नं कण्टकैर्हीनमेव च ॥ १३ ॥ त्रणयुक्तमयुक्तं च षड् रुद्राक्षाणि वर्जयेत् । स्वयमेव कृतद्वारं रुद्राक्षं स्यादिहोत्तमम् ॥ १४ ॥ यत्तु पौरुषयत्नेन कृतं तन्मध्यमं भवेत् । समान् स्त्रिग्धान् दढान् स्थूलान् सौमसूत्रेण धारयेत् ॥ १५ ॥ सर्वगात्रेण मोम्येन सामान्यानि विचक्षणः । निकषे हेमरेखामा यस्य रेखा प्रदृश्यते ॥ १६ ॥ तदक्षमुक्तमं विद्यात् तद्वार्यं शिवपूजकैः ।

तद्गुणदोषप्रकटनपूर्वकं अयं प्राह्यः अयमप्राह्य इत्याह—समा इति ॥ १३—१६ ॥

शिखाऽऽदिस्थानेषु धारणाभेदः

शिखायामेकरुद्राक्षं त्रिशतं शिरसा वहेत् ॥ १७ ॥ वर्तिंशतं गले दृष्याद्वाह्वोः पोडशपोडश । मिणवन्धे द्वादशैव स्कन्धे <sup>2</sup>पश्चशतं वहेत् ॥ १८ ॥ अष्टोत्तरशतैर्मालामुपवीतं प्रकल्पयेत् । द्विसरं त्रिसरं वाऽपि सराणां पश्चकं तथा ॥ १९ ॥ सराणां सप्तकं वाऽपि विभयात् कण्ठदेशतः । मुकुटे कुण्डले चैव कर्णिकाहारकेऽपि वा ॥ २० ॥ केयूरकटके सूत्रं कुक्षिवन्धे विशेषतः । सुप्ते पीते सदाकालं रुद्राक्षं धारयेन्नरः ॥ २१ ॥ सुप्ते पीते सदाकालं रुद्राक्षं धारयेन्नरः ॥ २१ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> पश्चदशं—अ १.

त्रिशतं त्वधमं पश्चशतं मध्यममुच्यते ।
सहस्रमुत्तमं प्रोक्तमेवं भेदेन धारयेत् ॥ २२ ॥
शिखाऽऽदिस्थानेषु धारणाभेदमाह-—शिखायामिति ॥ १७-२२ ॥

#### तत्तत्स्थानधारणामन्त्राः

शिरसीशानमन्त्रेण <sup>1</sup>कण्ठे तत्पुरुषेण तु । अघोरेण गले धार्यं तेनेव हृद्येऽपि च ॥ २३ ॥ अघोरवीजमन्त्रेण करयोधीरयेत् सुधीः । पञ्चाशदक्षप्रथितान् व्योमव्याप्यभिचोदरे ॥ २४ ॥ पञ्च ब्रह्मभिरङ्गेश्च त्रिमाला पञ्च सप्त च । प्रथित्वा मूलमन्त्रेण सर्वाण्यक्षाणि धारयेत् ॥ २५ ॥

तत्तन्मन्त्रोच्चारणपूर्वकं तत्तत्स्थाने धार्यमित्याह — शिरसीति ॥ २३॥ सद्भाक्षाणां मध्यविल्रसितव्योमव्याप्यभिचोदरे रुद्राक्षमध्यस्यमुषिराकाशे अका-रादिक्षकारान्तपश्चाशदक्षरिवन्यासपूर्वकसूत्रप्रन्थिप्रथितान् पश्चब्रह्ममन्त्रैः पञ्चा-क्षरीमन्त्रेण चाभिमन्त्र्य, अक्षमालिकोपनिषदुक्तरीत्या प्राणप्रतिष्ठाऽऽदिकं कृत्वा, सर्वाण्यक्षाणि धारयेदित्यर्थः ॥ २४ – २५॥

# ख्राक्षाणां वक्तभेदेन फलभेदः

अथ हैनं भगवन्तं कालाग्निरुद्रं मुसुण्डः पप्रच्छ रुद्राक्षाणां भेदेन यदशं यत्स्वरूपं यत्फलमिति तत्स्वरूपं मुखयुक्तमरिष्टनिरसनं कामाभीष्टफलं ब्रूहीति होवाच ॥ २६ ॥ ¹ मुखं—उ, उ १.

# तत्रैते श्लोका भवन्ति—

एकवक्त्रं तु रुद्राक्षं परतत्त्वस्वरूपकम् । 'तद्धारणात् परे तत्त्वे छीयते विजितेन्द्रियः ॥ २७ ॥ द्विवक्त्रं तु मुनिश्रेष्ठ चार्धनारीश्वरात्मकम्। धारणादर्धनारीशः प्रीयते तस्य नित्यशः ॥ २८ ॥ त्रिमुखं चैव रुद्राक्षमग्नित्रयखरूपकम् । तद्धारणाच हुतमुक् तस्य तुष्यति नित्यदा ॥ २९ ॥ चतुर्भुखं तु रुद्राक्षं चतुर्वक्तस्वरूपकम् । तद्धारणाचतुर्वक्तः प्रीयते तस्य नित्यदा ॥ ३० ॥ पञ्चवक्त्रं तु रुद्राक्षं पञ्चब्रह्मस्वरूपकम् । पञ्चवक्तः स्वयं ब्रह्म पुंहत्यां च व्यपोहति ॥ ३१ ॥ षड्वक्त्र<sup>1</sup>मपि रुद्राक्षं कार्तिकेयाधिदैवतम् । तद्धारणान्महाश्रीः स्यान्महदारोग्यमुत्तमम् ॥ ३२ ॥ मतिविज्ञानसंपत्तिशुद्धये धारयेत् सुधीः । विनायकाधिदैवं च प्रवदन्ति मनीषिणः ॥ ३३ ॥ सप्तवक्त्रं तु रुद्राक्षं सप्तमात्राधिदैवतम् । तद्धारंणान्महाश्रीः स्यान्महदारोग्यमुत्तमम् ॥ ३४ ॥ महती ज्ञानसंपत्तिः शुचिर्घारयतः सदा । अष्टवक्त्रं तु रुद्राक्षमष्टमात्रिवदैवतम् ॥ ३५ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> मति—क, अ १, उ १. B 21

वस्वष्टकप्रियं चैव गङ्गाप्रीतिकरं तथा। तद्धारणादिमे प्रीता भवेगुः सत्यवादिनः ॥ ३६ ॥ नववक्त्रं तु रुद्राक्षं नवशक्त्यिधिदैवतम्। तस्य धारणमात्रेण प्रीयन्ते नव शक्तयः ॥ ३७ ॥ दशवक्त्रं त रुद्राक्षं यमदैवमुदाहृतम् । <sup>1</sup>दर्शात प्रशान्तिजनकं धारणान्नात्र संशयः ॥ ३८ ॥ एकादरामुखं त्वक्षं रुद्रैकादरादैवतम् । तदिदं दैवतं प्राहुः सदा सौभाग्यवर्धनम् ॥ ३९ ॥ रुद्राक्षं द्वादशमुखं महाविष्णुस्वरूपकम् । द्वादशादित्यरूपं च विभत्येंव हि तत्परः ॥ ४० ॥ त्रयोदशमुखं चाक्षं कामदं सिद्धिदं शुभम्। तस्य धारणमात्रेण कामदेवः प्रसीदति ॥ ४१ ॥ चतर्दशमुखं चाक्षं रुद्रनेत्रसमुद्भवम् । सर्वव्याधिहरं चैव सर्वदाऽऽरोग्यमाप्नुयात् ॥ ४२ ॥

रुद्राक्षाणां वक्त्रभेदं जिज्ञासुः भुसुण्डो भगवन्तं पृच्छतीत्याह—अथेति ॥२६–३०॥ दशवक्त्ररुद्राक्षदर्शनं स्वातिरिक्ताखिळशान्तिकरमित्यर्थः॥३८–४२॥

ख्राक्षधारिवर्ज्यानि

मधं मांसं च लज्जुनं पलाण्डुं शियुमेव च । श्लेष्मातकं विदुराहमभक्ष्यं वर्जयेत्ररः ॥ ४३ ॥

¹ दर्शनाच्छान्ति—अ २,

रुद्राक्षधारी मद्यमांसादिकं कदाऽपि नास्वादयेदित्याह—मद्यमिति ॥४३॥

#### ख्राक्षधारणामहिमा

ग्रहणे विषुवे चैवमयने संक्रमेऽपि च । दर्शेषु पूर्णमासे च पूर्णेषु दिवसेषु च । रुद्राक्षधारणात् सद्यः सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ ४४ ॥ रुद्राक्षमूलं तद्वह्या तन्नाळं विष्णुरेव च । तन्मुखं रुद्र इत्याहुस्तद्विन्दुः सर्वदेवताः ॥ इति ॥ ४५ ॥

प्रहणादिपुण्यकालधारणात् सर्वपापनिवृत्ति तत्त्रमूर्तित्वं सर्वदेवतात्मकत्वं चाह—प्रहण इति ॥ ४४-४५ ॥

#### स्द्राक्षोत्पत्तिः तन्महिमा च

अथ कालाग्निरुद्रं भगवन्तं सनत्कुमारः पप्रच्छाधीहि भगवन् रुद्राक्षधारणविधिम् । तस्मिन् समये निदाघजडभरतद्त्तात्रेयकात्याय-नभरद्वाजकपिलवसिष्ठपिप्पलाद्यश्च कालाग्निरुद्रं परिसमेत्योचुः । अथ कालाग्निरुद्रः किमर्थं भवतामागमनमिति होवाच । रुद्राक्ष-धारणविधि वै सर्वे श्रोतुमिच्छामह इति ॥ ४६ ॥

अथ कालाग्निरुद्रः प्रोवाच । रुद्रस्य नयनादुत्पन्ना रुद्राक्षा इति लोके ख्यायन्ते । अथ सदाशिवः संहारकाले संहारं कृत्वा संहाराक्षं मुकुलीकरोति । तन्नयनाज्जाता रुद्राक्षा इति होवाच । तस्माद्वद्वाक्षत्विमिति कालाग्निरुद्रः प्रोवाच ॥ ४७ ॥

तद्भुद्राक्षे वाग्विषये कृते दशगोप्रदानेन यत् फल्पवाप्नोति तत् फल्पश्चते । स एव भस्मज्योती रुद्राक्ष इति । तद्वद्राक्षं करेण स्पृष्ट्वा घारणमात्रेण द्विसहस्रगोप्रदानफलं भवति । तद्वुदाक्षे कर्णयोर्घार्यमाणे एकादशसहस्रगोप्रदानफलं भवति । एकादशरुद्रत्वं च गच्छति । तद्वुदाक्षे शिरिस धार्यमाणे कोटिगोप्रदानफलं भवति । एतेषां स्थानानां कर्णयोः फलं वक्तुं न शक्यमिति होवाच ॥ ४८॥

सनत्कुमारादयोऽपि रुद्राक्षेयत्तामवगन्तुं कालाग्निरुद्रं पृच्छन्तीत्याह— अथेति ॥ ४६-४८ ॥

#### **स्द्राक्षविद्यावेदनफलम्**

य इमां रुद्राक्षजाबालोपनिषदं नित्यमधीते बालो वा युवा वा वेद्, स महान् भवति । स गुरुः सर्वेषां मन्त्राणामुपदेष्टा भवति । एतैरेव होमं कुर्यात् । एतैरेवार्चनम् । तथा राक्षोघ्नं मृत्युतारकं गुरुणा लब्धं कण्ठे बाहौ शिखायां वा बधीत । सप्रद्वीपवती भूमिर्दक्षिणार्थं नावकल्पते । तसाच्छूद्धया यां कांचिद्गां दद्यात् सा दक्षिणा भवति । य इमामुपनिषदं ब्राह्मणः प्रातरधीयानो रात्रिकृतं पापं नारायति । सायमधीयानो दिवसकृतपापं नारायति । मध्याह्वे-ऽधीयानः षड्जन्मकृतपापं नाशयति । सायं प्रातः प्रयुक्तानी-**ऽनेकजन्मकृतपापं नारायति षट्महस्रलक्ष्मगायत्रीजपफलम्बामोति** ब्रह्महत्यासुरापानस्वर्णस्तेयगुरुदारगमनतत्संयोगपातकेभ्यः पूतो भवति सर्वतीर्थफलमश्रुते पतितसंभाषणात् पूतो भवति पङ्क्तिशतसहस्रपावनो भवति शिवसायुज्यमवाभोति न च पुनरावर्तते न च पुनरावर्तत इत्यों सत्यमित्युपनिषत् ॥ ४९ ॥

रुद्राक्षविद्यावेदनफलमाह—य इति । एतैरेव मन्त्रैः होमं कुर्यात् । एवमुक्तप्रकारेण रुद्राक्षधारी शिवप्रसादतश्चित्तशुद्धि ज्ञानं चाप्य स्वातिरिक्ता-शिवप्रासिशवसायुज्यं,

> शिवो गुरु: ,शिवो वेद: शिवो देव: शिव: प्रभु: । शिवोऽस्म्यहं शिव:सर्वे शिवादन्यन्न किञ्चन ॥

इति श्रुतिसिद्धिशवतत्त्वज्ञानशिवस्रूषावस्थानलक्षणं विदेहकैवल्यमेतीसर्थः । इत्युपनिषच्छन्दः रुद्राक्षजाबालोपनिषत्परिसमाध्यर्थः ॥ ४९ ॥

श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्गसयोगिना । रुद्राक्षोपनिषद्वचाख्या लिखिता शिवगोचरा । रुद्राक्षजाबालव्याख्याप्रन्थः पञ्चाशदीरितः ॥

इति श्रीमदीशायष्टोत्तरशतोपनिपच्छास्वविवरणे अष्टाशीतिसङ्ख्याप्रकं स्त्राक्षजावालोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम्

# शरभोपनिषत्

भद्रं कर्णेभि:-इति शान्तिः

व्रह्मविष्णुरुद्राणां मध्ये को ऽधिकतमः

अथ हैनं पैप्पलादो ब्रह्माणभुवाच मो भगवन् ब्रह्मविष्णु-रुद्राणां मध्ये को वा अधिकतरो ध्येयः स्यात्तत्त्वमेव नो ब्रूहीति ॥ १ ॥

> सर्वं सन्त्यज्य मुनयो यद्भजन्त्यात्मरूपतः । तच्छारमं त्रिपाद्भक्ष स्वमात्रमवशिष्यते ॥

इह खलु अथर्वणवेदप्रविभक्तयं द्वारभोपनिषत् सर्वेरिप सर्वात्मतयोपास्य-पारमैश्वर्यतत्त्वं प्रकटयन्ती विजृम्भते । अस्याः स्वल्पप्रन्थतो विवरणमारभ्यते । पैप्पलादब्रह्मप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । आख्यायिकामव-तारयति—अथेति । उत्राच किमिति १ भो भगवन्निति ॥ १ ॥

स्दस्य श्रेष्ठत्वम्

तस्मै स होवाच पितामहश्च हे पैप्पलाद शृणु वाक्यमेतत् ॥ २॥

बहूनि पुण्यानि कृताति येन तेनैव लभ्यः परमेश्वरोऽसौ । यस्याङ्गजोऽहं हरिरिन्द्रमुख्या मोहान्न जानन्ति सुरेन्द्रमुख्याः॥३॥ प्रमुं वरेण्यं पितरं महेशं यो ब्रह्माणं विद्धाति तस्मै । वेदांश्च सर्वीन् प्रहिणोति चाप्र्यं तं वै प्रमुं पितरं देवतानाम् ॥४॥ ममापि विष्णोर्जनकं देवमीड्यं योऽन्तकाले सर्वलोकान् संजहार। स एकः श्रेष्ठश्च वरिष्ठश्च ॥ ९ ॥

पैप्पलादप्रश्नोत्तरं ब्रह्मोवाचेत्याह—तस्मा इति ॥ २ ॥ श्रोतारमिममुखीकृत्य परमेश्वरं सर्वकारणत्वेन सर्वदेवश्रेष्ठत्वेन च स्तौति—बहूनीति ।
मोहान्न जानन्ति त्वाद्रमेति । अनन्तकोटिजन्मसुकृतपरिपाकसिद्धो यद्धिगमः,
ब्रह्मादयो यदंशसंभूताः, इन्द्रादयोऽपि यत्तत्त्वं न जानन्ति, यो हि चतुराननसर्वार्थसाधकवेदपूगप्रदाता, यः सर्वोपरमकाले सर्वानात्मन्युपसंहरति, सोऽयं
परमेश्वर एव सर्वदेवेषु श्रेष्ठः वरिष्ठश्च भवतीत्यर्थः ॥ ३–५॥

## शरभरूपेण रुद्रेण नृसिंहवधः

यो घोरं वेषमास्थाय शरमाख्यं महेश्वरः ।
नृप्तिहं छोकहन्तारं संज्ञान महाबछः ॥ ६ ॥
हरिं हरन्तं पादाभ्यामनुयान्ति सुरेश्वराः ।
मा वधीः पुरुषं विष्णुं विक्रमस्य महानित्त ॥ ७ ॥
कृपया भगवान् विष्णुं विददार नसैः सरैः ।
चर्माम्बरो महावीरो वीरमद्रो वभूव ह ॥ ८ ॥
स एको रुद्रो घ्येयः सर्वेषां सर्वतिद्धये ।

कथं पुनरस्य देववरिष्ठत्विमत्याकाङ्क्षायां लोकक्षोमकरनृसिंहनिप्रह-ब्रह्म-विराद:पाटन-विश्वसर्गस्थितिभङ्गकरण-सर्वप्रासकालदर्पहरण-हालाहलगतिकुण्ठन - स्वपदार्चकविष्णुचकप्रदानादिनिरङ्कुशनिप्रहानुप्रहाकुण्ठितशक्तिसंपन्नत्वात् सर्व-देववरिष्ठत्वमीशस्य स्वभावसिद्धं इति देवैरप्युपास्यमानत्वं चाप्याह—यो घोरमिति ॥ ६ ॥ तदा हरिम् ॥ ७ ॥ देवै: प्रार्थितः तेषु कृपया ॥ ८ ॥

# देवकृतशरभस्तुतिः

यो ब्रह्मणः पञ्चमवक्तहन्ता तस्मै रुद्राय नमो अस्तु ॥ ९ ॥ यो विस्फुलिङ्गेन ललाटजेन सर्वे जगद्भससात्संकरोति। पुनश्च सृष्ट्रा पुनरप्यरक्षदेवं स्वतन्त्रं प्रकटीकरोति ॥ तस्मै रुद्राय नमो अस्तु ॥ १० ॥ यो वामपादेन जघान कालं घोरं पपेऽथ हालाहलं दहन्तम्। द्लाङ्घिनापस्मृतिमुप्रवीर्यं तस्मै रुद्राय नमो अस्तु ॥ ११ ॥ यो वामपादार्चितविष्णुनेत्रस्तस्मै ददौ चक्रमतीव हृष्टः। तस्मै रुद्राय नमो अस्तु ॥ १२ ॥ यो दक्षयज्ञे सुरसङ्घान् विजित्य विष्णुं वबन्घोरगपाशेन वीरः। तस्मै रुद्राय नमो अस्तु ॥ १३ ॥ यो लीलयैव त्रिपुरं ददाह विष्णुं कविं सोमसूर्याप्तिनेत्रः। सर्वे देवाः पशुतामवापुः स्वयं तस्मात् पशुपतिर्वभूव । तस्मै रुद्राय नमो अस्तु ॥ १४ ॥ यो मत्स्यकूर्मादिवराहसिंहान् विष्णुं क्रमन्तं वामनमादिविष्णुम्। विविक्कनं पीड्यमानं सुरेशं भस्मीकृत्य मन्मथं यमं च। तस्मै रुद्राय नमो अस्तु ॥ १५ ॥ एवंप्रकारेण बहुधा प्रतुष्ट्वा क्षमापयामासुनीलकण्ठं महेश्वरम्॥१६॥ कथं देवाः स्तुवन्तीत्यत्र—यो ब्रह्मण इति ॥ ९-१४ ॥ विविक्कवं श्रमान्वितम् ॥ १९ ॥ एवं देवैः प्रार्थितो भगवान् तत्प्रार्थनामङ्गीकृत्य तेषु प्रसादं चकारेत्याह—एविमिति ॥ १६ ॥

#### स्द्रानुप्रहः

तापत्रयसमुद्भूतजन्ममृत्युजरादिभिः ।
नानाविघानि दुःखानि जहार परमेश्वरः ॥ १७ ॥
एवमङ्गीकरोच्छिवः प्रार्थनं सर्वदेवानाम् ।
शङ्करो भगवानाद्यो ररक्ष सकलाः प्रजाः ॥ १८ ॥
यत्पादाम्भोरुहद्वन्द्वं मृग्यते विष्णुनाऽधुना ।
स्तुत्वा स्तुत्यं महेशानमवाङ्मनसगोचरम् ।
भक्तया नम्रतनोर्विष्णोः प्रसादमकरोद्विमुः ॥ १९ ॥

ततस्तेषां तापत्रयसमुद्भूतजन्ममृत्युजरादिभिः संजातानि नानाविधानि दुःखानि जहार परमेश्वरः जहार निश्शेषमपद्भतवान् ॥ १७ ॥ एवमङ्गीकरोत् अङ्गीचकार ॥ १८ ॥ तस्य देवैरिप दुरवगमत्वमाह—यदिति । अधुनाऽपि । तं स्तुत्वा तत्प्रमावतः इन्द्रादयो देनाः तत्प्रसादं छेभिरे । ततो विष्णुरिप देवं प्रिणिपत्य बहुधा स्तुत्वा कृताङ्गिष्ठिरासामास । ततः भक्त्या ॥ १९ ॥

#### **रद्रयाथात्म्यज्ञानफलम्**

यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह । आनन्दं ब्रह्मणो विद्वात्र विभेति कदाचनेति ॥ २०॥ अणोरणीयान् महतो महीयानात्माऽस्य जन्तोर्निहितो गुहायाम् । तमक्रतुं पश्यति वीतशोको धातुः प्रसादान्महिमानमीशम् ॥२१॥ तद्याथातम्यं तज्ज्ञानफलं चाह—यत इति ॥ २० ॥ ब्रह्मणोऽवाङ्मनस-गोचरत्वेन न कोऽपि तत्त्वरूपं पश्यतीत्याशङ्कय तद्भजनलञ्धप्रसादो मुनिस्तं यथावत् पश्यतीत्याह—अणोरिति । तमकतुं निर्विकलपं त्वमात्रमिति पश्यति ॥ २१ ॥

#### स्त्रमहिमा

विसष्ठवैयासिकिवामदेव<sup>1</sup>विरिश्चिमुख्यैईदि भाव्यमानः । सनत्सुजातादिसनातनाचैरीडचो महेशो भगवानादिदेवः ॥२२॥ सत्यो नित्यः सर्वसाक्षी महेशो नित्यानन्दो निर्विकल्पो निराख्यः। अचिन्त्यशक्तिर्भगवान् गिरीशः स्वाविद्यया कल्पितमानभूयः॥ अतिमोहकरी माया मम विष्णोश्च सुत्रत । तस्य पादाम्बुजध्यानात् दुस्तरा <sup>2</sup>सुतरा भवेत् ॥ २४॥

तस्य विसष्टादिब्रह्मनिष्टपटछेड्यनिर्विशेषस्वरूपमाह—विसष्ठिति । हृदि प्रयगमिन्नब्रह्मरूपेण भाव्यमानः तथा सनत्सुजातादिसनातनाद्यैः "ब्रह्माहं ", "अहमेव ब्रह्म" इयनवरतं ईड्यः । ब्रह्मादीनामिप य आदिः सोऽयम् ॥ २२ ॥ सत्यः काळत्रयाबाध्यत्वात् । नित्यः निरविष्ठकैश्वयंसम्पन्नत्वात् । सर्वसाक्षी सर्वसाक्ष्यभावाभावेश्वितृत्वात् । महेशः महदादिप्रपञ्चेशितृत्वात् । यहा—निष्प्रतियोगिकतया महान् परमात्माऽहमेवेत्यवस्थातुमीश्वरत्वात् । नित्यानन्दः भूमानन्दमात्रत्वात् । स्वाज्ञदृष्टिप्रसक्तविकलपप्रासत्वात् निर्विकलपः । निराख्यः नामरूपबाह्यत्वात् । यस्य शक्तिः अघितघटनासामध्येत अचिन्त्या स्यात् सोऽयं अचिन्त्यशक्तिः । सर्वेश्वरत्वात् अचिन्त्यशक्तिमत्सर्वश्वरत्वं वास्तव-मित्याङ्ग्यः स्वाविद्याकिलपतत्वे मानवाहुळ्यात् न हि वास्तवमित्याह—स्वाविद्ययेति । स्वदृष्ट्याऽविद्यमाना स्वाविद्या तया सर्वसाक्षित्वमिनन्त्यशक्तिम-

त्सर्वेश्वरत्वादिकं सर्वं किल्पतमेवेयत्र—''पश्यतेहापि सन्मात्रमसदन्यत् '', "मद्भ्यतिरिक्तमणुमात्रं न विद्यते'', "मायाक्छतौ बन्धमोक्षौ नेश्वरत्वं न जीवता'', इत्यादिमानभूयस्त्वात् निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रत्वमेव वास्तविमर्थ्यः । भूय इत्यव्ययम् ॥ २३ ॥ यद्येवमविद्यमानाऽविद्या सर्वेरिप जेतुं शक्येयत आह— अतिमोहकरीति । मम ब्रह्मणो विष्णोश्चाप्यतिमोहं परिच्छित्तब्रह्मत्वविष्णुत्वा-भिमानं करोतीति अतिमोहकरी माया अनापन्नशैवभावानां दुस्तराऽपि तत्पद्ध्यानतः सुतरा भवेदित्यर्थः ॥ २४ ॥

### विष्णुशिवयोरभेदः

विष्णुर्विश्वजगद्योनिः स्वांशभूतैः स्वकैः सह । ममांशसंभवो मूत्वा पालयत्यखिलं जगत् ॥ २५ ॥ विनाशं कालतो याति ततोऽन्यत् सकलं सृषा । तस्मै महाग्रासाय महादेवाय श्रू लिने । महेश्वराय मृडाय तस्मै रुद्राय नमो अस्तु ॥ २६ ॥ एको विष्णुर्महद्भृतं पृथरभूतान्यनेकशः। त्रीन् लोकान् व्याप्य भूतात्मा मुङ्क्ते विश्वभुगव्ययः ॥ २७॥ चतुर्भिश्च चतुर्भिश्च द्वाभ्यां पञ्चभिरेव च। ह्यते च पुनर्द्धाभ्यां स मे विष्णुः प्रसीदतु ॥ २८ ॥ ब्रह्मार्पणं ब्रह्म हिवर्बह्माय्रौ ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मैव तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना ॥ २९ ॥ शरा जीवास्तदङ्गेषु भाति नित्यं हरिः स्वयम् । ब्रह्मैव शरभः साक्षान्मोक्षदोऽयं महामुने ॥ ३० ॥

विष्णवादिः शिवात् भिद्यत इत्यत आह—विष्णुरिति । स्वांशभूतैः स्वकै: सह जीवकोटिभि: साकम् ॥ २५॥ सर्वप्रपश्चस्य स्वांशजत्वे सत्यत्वं स्यादित्याशङ्कय प्रतिबिम्बं बिम्बमात्रवत् स्वज्ञानकाले स्वांशनाशः स्वमात्रमेवेत्याह—विनाशमिति । यः स्वाज्ञादिदृष्ट्या अंशांशितया भातः तस्मै ॥ २६ ॥ पैप्पलाद मेददृष्ट्यनुरोधेन विष्णुशिवयोः नियम्यनियामकतोक्ता । शिवप्रसादतो विष्णुशिवभेदहेत्वज्ञानापायमालक्ष्य तयोरभेददार्ढ्याय विष्णुत्वेन तमेव प्रार्थयति—एक इति ॥ २७ ॥ कथं पुनरस्य विश्वयज्ञभोकृत्वं इत्यत आह—चतुर्भिरिति । "आश्रावयेति चतुरक्षरमस्तु श्रीषडिति चतुरक्षरं यजेति द्धाक्षरं ये यजामह इति पञ्चाक्षरं द्धाक्षरो वषर्कारः " इति श्रुतिसिद्धमन्त्रतो यत्र यज्ञे ''यज्ञो वै विष्णुः'' इति श्रुतिसिद्धे विष्णौ हूयते स मे विष्णुः प्रमेश्वरः स्वज्ञानं दत्वा प्रसीद्दिवसर्थः ॥ २८ ॥ विष्णोर्यज्ञत्वे अर्पणहविरादी-नामनेकत्वात् विष्णोरनेकत्वं स्यादित्यत आह— ब्रह्मार्पणिमति । अर्पणहविरादिकं सर्वे विष्णवाख्यं ब्रह्मेंबेत्यर्थः ॥ २९ ॥ शरभशब्दार्थनिर्वचनेनापि विष्णुशिवयो-रत्यन्ताभेदमेव व्यक्तीकरोति—शरा इति । शरा जीवास्तदङ्गेषु पादादिशिरो-रुहान्तेषु तस्य विष्णोरङ्गेषु तस्य शिवस्याङ्गेषु वा शरा अनन्तकोटिब्रह्माण्डानि तिनवासिनो जीवाश्च मायया विकल्पिताः स्वाज्ञादिदृष्टिमोहे सत्यसित प्रमार्थतो भाति । विष्णवाख्यं ब्रह्मैव शरभः ॥ ३० ॥

# शिवस्यैव ध्येयत्वम्

मायावशादेव देवा मोहिता ममताऽऽदिभिः।
तस्य माहात्म्यछेशांशं वक्तुं <sup>1</sup>केनाप्यशक्यते ॥ ३१ ॥
परात्परतरं ब्रह्म यत् परात्परतो हरिः।
तत् परात्परतरो हीशस्त्रस्माचल्योऽधिको न हि ॥ ३२ ॥
एक एव शिवो नित्यस्ततोऽन्यत् सक्छं मृषा ।

<sup>1</sup> केनापि श-अ १, अ २.

तसात् सर्वान् परित्यन्य ध्येयान् विष्णवादिकान् सुरान् ॥३३॥ शिव एव सदा ध्येयः सर्वसंसारमोचकः । तस्मै महाप्रासाय महेश्वराय नमः ॥ ३४ ॥

एवं विष्णुशिवयोरमेदेऽपि मायावशादेव । निर्मायस्य तस्य ॥ ३१ ॥ क्षरप्रपञ्चात् परमक्षरमीश्वराख्यं तस्मात् परात् ईश्वरादिप परतरं परमाक्षरं ब्रह्म । यत्परादिप परमाक्षरं तदेव हरिः, परात् परतरत्वेन हरेविभातत्वात् । यत्परात् परतो हरिः इति ख्यातं तत्परात् परतरो विभात ईश एव हि । तस्मात् तुल्योऽधिकः समो वा कोऽपि न विद्यते, स्वातिरिक्तसामान्यस्य मृग्यत्वात् ॥ ३२ ॥ यत एवमतः एक एव । यस्मादेवं तस्मात् । स्वाञ्चानतः परिच्छिनतया ध्येयान् ॥ ३३ ॥ निष्प्रतियोगिकस्वमात्रधिया ध्येयः । यः स्वानां स्वातिरिक्तसंसारभ्रमापह्ववकृत् तस्मै ॥ ३४ ॥

# **एतच्छास्रसंप्रदाननियमः**

पैप्पलादं महाशास्त्रं न देयं यस्य कस्य चित्।
नास्तिकाय कृतन्नाय दुर्वृत्ताय दुरात्मने ॥ ३५ ॥
दान्मिकाय नृशंसाय शठायानृतभाषिणे ।
सुत्रताय सुभक्ताय सुनृत्ताय सुशीलिने ॥ ३६ ॥
गुरुभक्ताय दान्ताय शान्ताय ऋजुमानसे ।
शिवभक्ताय दातव्यं ब्रह्मकर्मोक्तभीमते ॥ ३७ ॥
स्वभक्तायैव दातव्यमकृतन्नाय सुत्रत ।
न दातव्यं सदा गोप्यं यतो नैव द्विजोत्तम ॥ ३८ ॥
एतत् पैप्पलादं महाशास्त्रं योऽभीते श्रावयेद्विजः स
जन्ममरणेभ्यो मुक्तो भवति गर्भवासाद्विमुक्तो भवति सुरापानात्

पूतो भवति स्वर्णस्तेयात् पूतो भवति ब्रह्महत्यात् पूतो भवति गुरुतल्पगमनात् पूतो भवति । स सर्वान् वेदानधीतो भवति । स सर्वान् देवान् ध्यातो भवति । स समस्तमहापातकोपपातकात् पूतो भवति । तस्मादिवमुक्तमाश्रितो भवति । स सततं शिवप्रियो भवति । स शिवसायुज्यमेति । न स पुनरावर्तते न स पुनरावर्तते । इत्याह भगवान् ब्रह्मेत्युपनिषत् ॥ ३९ ॥

उक्तलक्षणलक्षितमेतच्छास्त्रं अनिधकारिणे न देयं अधिकारिणे देयमित्याह —पैप्पलादमिति ॥ ३९–३७ ॥ उक्ताधिकारिलक्षणिवरळाय न दातव्यम् ॥ ३८ ॥ एतच्छास्त्रपठनतदर्थविच।रणसामान्यमुख्यफलमाह—एतिदित । उपनिषच्छव्दः शरभोपनिषत्समात्यर्थः ॥ ३९ ॥

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्गसयोगिना । शरमोपनिषद्वयाख्या लिखितेश्वरगोचरा । शरमोपनिषद्वयाख्याप्रन्थजातं शतं स्मृतम् ॥

इति श्रीमदीशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्नविवरणे पञ्चाशत्सङ्ख्यापूरकं शरभोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम् ॥

# श्वेताश्वतरोपनिषत्

सह नाववतु—इति शान्तिः

# प्रथमोऽध्यायः

जगत्कारणजिज्ञासा

ब्रह्मवादिनो वद्नित-

किं कारणं ब्रह्म कुतः स जाता जीवाम केन क च संप्रतिष्ठाः। अधिष्ठिताः केन सुखेतरेषु वर्तामहे ब्रह्मविदो व्यवस्थाम्॥१॥

श्वेताश्वतरोपनिषन्मन्त्रग्रामप्रकाशितम् । प्रतियोगिविनिर्मुक्तब्रह्ममात्रमहं महः ॥

इह खलु श्वेताश्वतरमन्त्रोपनिषदः कृष्णयजुर्वेदप्रविभक्तत्वात् कठवलीतैत्तिरीयादौ य उपोद्धातो वर्णितः स एव अत्रापि द्रष्टव्य इति न पृथगत्न निरूप्यते ।
अध्यायषद्कजुष्टेयं श्वेताश्वतरोपनिषत् । तत्राद्यं वाक्यं ब्राह्मणम् । ततः
कृत्स्त्रोपनिषत् मन्त्रात्मिका । तत्राद्यं ब्राह्मणवाक्यमाह— ब्रह्मवादिनो वदन्तीति ।
ब्रह्मवदनशीला मुनयः सर्वे मिलित्वा वेदार्थेतरस्वातिरिक्तास्तितावादिपक्षनिरसनपूर्वकं, "सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति" इति, "वेदार्थः परमाद्वेतं नेतरत्" इति
च श्रुतिस्मृत्यनुरोधेन स्वातिरिक्तापह्नवसिद्धं ब्रह्ममात्रं निष्प्रतियोगिकतया अवशिष्यत
इति वदन्ति कथ्यन्तीत्यर्थः ॥

ब्राह्मणवाक्येन योऽर्थः प्रकाशितः तमेतमर्थं उत्तरे मन्त्राः प्रतिपादयन्तीत्याह्—किं कारणमित्यादिना। खाइद्दांष्ट्रप्रसक्तखातिरिक्तखाविद्यापदतत्कार्यजातस्य
किं कारणं ब्रह्म अन्यद्वा, किं तद्व्रह्म निर्विशेषं सिवशेषं वा, किं तिनिमित्तमुपादान
वा, यद्वा निमित्तकारणमेवैतत्। वयमाकाशादिवत् कुतः स्म जाताः स्थितिकाले
ब्रह्मकार्यतया स्थिताः सुषुप्तिप्रळयादावुपादानब्रह्मणि छयं गताः सन्तः प्रबोधसर्गादौ पुनब्रह्मकार्यतया वयं जाताः, अथवा जळचन्द्रघटाकाशस्थानीयाश्च वयं
सुषुप्तिप्रळयादावुपाधिविछये बिम्बचन्द्रमहाकाशस्थानीयब्रह्मणैक्यमनुभूय पुनः
प्रबोधादौ ब्रह्मविवर्ततया जाताः। जीवाम केन, केन वयं जीवामः, छडथें छोद्,
अन्दृष्टेनश्वरेण स्वभावेन वा। क च संप्रतिष्ठाः स्वापादावस्माकं विकारिण्यविकारिण ब्रह्मणि वाऽवस्थानम्। क च संप्रतिष्ठिता इत्यस्मिन् पाठे मुक्तौ
कीदृशे ब्रह्मणि वयमेकत्वेनावस्थिता इत्यर्थः। केन वयं अधिष्ठिताः अधिदेवतादित्यादिना ईश्वरेणोभाम्यां वा अधिष्ठिताः सन्तः सुखेतरेषु सुखदुःखदप्रपञ्चेषु
वर्तामहे हे ब्रह्मविदः वयं सम्यिविचन्त्य व्यवस्थां कुर्मः॥ १॥

### परमात्मनः उपादानकारणत्वम्

कालः स्वभावो नियतिर्यहच्छा भूतानि योनिः पुरुष इति चिन्त्यम्।
संयोग एषां न त्वात्मभावादात्माऽप्यनीशः सुखदुःखहेतोः॥२॥
ते घ्यान¹योगा अनुगता अपश्यन् देवात्मशक्ति स्वगुणैर्निगृदाम्।
यः कारणानि निखिलानि तानि कालात्मयुक्तान्यधितिष्ठत्येकः॥
तमेकनेमिं त्रिवृतं षोडशान्तं शतार्धारं विशतिप्रत्यराभिः।
अष्टकैः षड्मिर्विश्वरूपैकपाशं त्रिमार्गमेदं द्विनिमित्तैकमोहम्॥४॥
पञ्चत्रोतोऽम्बं पञ्चयोन्युग्र²वक्तां पञ्चप्राणोर्मि पञ्चबुद्धचादिमूलाम्।
पञ्चावर्ती पञ्चदुःखौघवेगां पञ्चाशद्भेदां पञ्चपर्वीमधीमः॥ ५॥

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> वकां—क, उ, मु.

अत्रापरे ब्रह्मातिरिक्तकारणवादिनः समुत्तिष्टन्ति, तानिराकृत्य वेदार्थपक्षं स्थापयति—काल इति । संसृतिकारणं काल एवेति कालविदो वदन्ति, स्वभाव इति लोकायतिकाः, पुण्यपापनियतिरेव कारणमिति मीमांसकाः, कल्पादौ प्राणिकमसापेक्षमीश्वरेण न किचिदपि सृष्टं किंतु यहच्छयेदं जायते इति निरीश्वरवादिनः, जगन्निस्यतावादिनो भूतानि कारणमिति वदन्ति, योनिः प्रकृतिः कारणमिति प्राकृताः शाक्ताः, पुरुषो हिरण्यगर्भ एव कारणमिति योगिनः, इत्थं काळादिपुरुषान्तं स्वाज्ञानानुरोधेन चिन्त्यं चिन्तामात्रमवशिष्यते, नैतावताऽर्थ-सिद्धिः । प्रातिस्विकेन कालादीनां कारणताऽभावेऽपि मिलित्वा कारणता स्यादित्यत आह—संयोग: इति । काळादिप्रातिस्विकपक्षवदेषां संयोगोऽपि कारणतां नाहिति। तर्ह्योषां संयोगस्याप्यकारणत्वे तद्पेक्षया किं कारणतामईतीत्यत आह—आत्मभावादिति । कालादीनां भोग्यत्वेन परतन्त्रत्वात् तद्पेक्षया भोक्तुरात्मनः सत्त्वात् स एव मुख्यकारणं भवत्वियत आह—आत्माऽप्यनीश इति । जगिन्नमांगासमर्थ इत्पर्थः । कृतः ! सुखदुःखकतृत्वहेतोः ॥ २॥ तस्याप्येवमकारणत्वे किं कारणत्वेन पश्यन्तीत्यत आह --त इति । ते ब्रह्मविदः ध्यानमेव योगो येषां ते ध्यानयोगाः सन्तः जगन्मूलकारणं अनुगता अपश्यन्। किमियपेक्षायामाह —देवात्मशक्तिमिति । देवस्य निर्विशेषत्वेन कारणत्वानुप-पत्त्या तदभेदाध्यासेन तत्परतन्त्रा काचन देवात्मन ईश्वरत्वकलनाहेतुभूता देवात्मशक्तिः तां मायां सत्त्वादिस्वगुणैः स्रष्ट्रत्वादिगुणैश्र निगृहाम् । जगत्परिणामिकारणत्वेन अपश्यनित्युक्तमायायाः स्कुरणशक्तिप्रदो यः परमात्मा कालप्रमृतीन्यात्मपर्यन्तानि कालात्मयुक्तानि निखिलानि कारणानि तान्येक एव अधितिष्ठति, तेषां सत्ताप्रदत्वात् ॥ ३ ॥ तमेव वैराग्यहेतोः उत्तरो मन्त्रः प्रतिपादयति रथचक्रतया—तमिति । यः सर्वाधिकरणतया वर्णितस्तमेतमात्मानं पूर्वमन्त्रे या स्वमायाशक्तितया निर्दिष्टा तस्याः संसारश्रमणनिर्वाहकत्वेन स्वाधिष्ठा-तुर्देवस्य सैवैकनेमिः तमेकनेमिं, सत्त्वादिगुणत्रययोगतः जगत्सृष्टिस्थितिसंहार-शक्तियुग्ब्रह्मविष्णुरुद्धैस्त्रिभिविशिष्टं त्रिवृतं, यः प्रश्लोपनिषदपठितप्राणादिनामान्त-षोडशकळाऽवसाने विभाति तं षोडशान्तं, यस्याकारादिळकारान्तपञ्चाशद्वर्णा अरा इव विभान्ति तं शतार्धारं, ज्ञानेन्द्रियपञ्चकं कर्मेन्द्रियपञ्चकं तत्तिष्ठ्षियपञ्चकं शब्दादिवचनादि मनआद्यन्तःकरणचतुष्टयं मन्तव्यादिविषयचतुष्टयं दिग्वातादि-श्रोत्रादिचतुर्दशकरणाधिपाश्च प्राणादिपञ्चकं तत्र दशेन्द्रियाणि तद्विषयाश्च विश्वायपदाः अन्तःकरणादिना सह अष्टौ वसवः द्वादशादित्याश्च कील्स्थानीयाः प्रत्यराः विश्वातप्रत्यरैः युक्तम् । अराभिरिति स्त्रीलिङ्गं छान्दसम् । तैत्तिरीयपिठत-त्वक्चर्ममांसरुधिरमेदोऽस्थिमज्ञानः शुक्तं चेति धात्वष्टकं, धर्मज्ञानवैराग्येश्वर्याधर्मा-ज्ञानवैराग्यानश्वर्याणे भावाष्टकं, गौतमोक्तदयाक्षान्त्यनसूयाशौचमङ्गळानाया-साकार्पण्यास्पृहेत्यात्मगुणाष्टकं, अणिमाचैश्वर्याष्टकं, भूमिराप इत्यादिप्रकृत्यष्टकं,

# ब्रह्मा प्रजापतिर्देवा गन्धर्वाः यक्षराक्षसाः । पितरश्च पिशाचाश्च देवाष्टकसुदाहृतम् ।।

इति देवाष्टकं, भवशंवंशानपशुपत्युप्रभीमरुद्रमहादेव इति मूर्त्यष्टकं, एवं षिट्रभरष्टकेः युक्तम् । विश्वरूपतया विवर्तत इति विश्वरूपः कामः तेनेदं सर्व पाश्यते बध्यत इति स एव पाशः यस्य तं विश्वरूपेकपाशम् । अचिरादिरेको मार्गः, धूमादिरेकः, जायस्व म्नियस्वेत्याधिकः, एते त्रयो मार्गमेदा यस्य तं निमार्गमेदम् । द्वयोः पुण्यपापयोः तन्मूलरागद्वेषयोश्च यन्निमित्तं कारणं तदेवैकं स एवानात्मन्यात्मामिमानलक्षणो मोहो यस्य तं द्विनिमित्तेकमोहम् । अपश्यन्तिति कियापदमनुवर्तते ॥ ४ ॥ स्विववर्तसर्वाधिष्ठानत्वेन सर्वात्मकमात्मानं पूर्वमन्त्रतश्चकरूपेण निरूपितं नितरां वैराग्यहेतोः उत्तरो मन्त्रो नदीरूपेणापि निरूपयति । चक्षुरादिपञ्चज्ञानेन्द्रयाणि स्रोतांस्यम्बुस्थानीयानि यस्यास्तां पञ्चस्रोतोऽम्वुं पञ्चधा स्वस्वविषयेषु प्रविहतत्वात्, पञ्चतन्मात्राः पञ्चयोनयः त एवोप्राणि वक्ताणि यस्यास्तां पञ्चयोन्युप्रवक्तां, यस्या ऊर्मिस्थानीयाः प्राणादयः पञ्च भवन्ति तां पञ्चप्राणोर्मि, बुद्र्यादिमूलचक्षुरादिज्ञानेन्द्रयाणां विज्ञानशक्तिमदहङ्कारः स एव संसृतिमूलं यस्यास्तां पञ्चबुद्धयादिमूलां, आकान्यादिपञ्चभूतान्येकैकावर्तस्थानीयगुणोत्तराणि यस्यास्तां पञ्चवत्तीं, गर्भजन्यन्त्रयान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यानिक्रयान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्यस्तां पञ्चवत्तर्यान्तर्यान्यस्तान्तर्यान्तरान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्वान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्यस्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्यस्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तर्यान्तरस्यान्यस्यान्तरस्यान्तरस्यान्तरस्यान्तरस्यान्तरस्यान्तरस्यान्तरस्यान्तरस्यान्तरस्यान्तरस्यान्तरस

ओवः पूरो वेगः पश्चदुःखान्येव ओववेगो यस्यास्तां पश्चदुःखीववेगां, पश्चाशदक्षरदेवताभेदा यस्यास्तां पश्चाशद्भेदाम्,

तमोमोहो महामोहस्तामिस्रो ह्यन्धसंज्ञितः । इति पुराणप्रसिद्धानि ईश्वरान्तर्यामिसूत्रहिरण्यगर्भविराडूपाणि वा पर्वाणि यस्यास्तां पश्चपर्वी, एवं पूर्वोक्तिविशेषणेषु अधीम इति प्रत्येकं संवध्यते । अनेन 'किं कारणं ब्रह्म' इति प्रश्नोऽपाकृतो भवति ॥ ५ ॥

#### तस्य निमित्तकारणत्वम्

सर्वाजीवे सर्वसंस्थे बृहन्ते तस्मिन् हंसो भ्राम्यते ब्रह्मचके ।
पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा जुष्टस्ततस्तेनामृतत्वमेति ॥ ६ ॥

उद्गीतमेतत् परमं तु ब्रह्म तस्मिश्चयं स्वप्रतिष्ठाक्षरं च ।
अत्रान्तरं वेदविदो विदित्वा लीना ब्रह्मणि तत्परा योनिमुक्ताः ॥७॥

कुतः स्म जाताः इत्यादिप्रश्नस्य अपाकरणार्धमुत्तरे मन्ताः इत्याह—सर्वाजीव इति । रजतन्यात्रादीनां ग्रुक्तिमायान्यादिवत् चेतनाचेतनानां सत्तास्फूर्त्यानन्दप्रदत्या जीवनहेतुभूते, सर्वल्याधिकरणत्वात् सर्वसंस्थे, वियदादिवृहतोऽपि बृहत्त्वात् बृहन्ते, यत् सिवशेषत्वेन प्रकृतं तस्मिन् ब्रह्म-चक्रे जाप्रजाप्रदादिपञ्चदशावस्थातत्कार्यतदारोपापवादाधिकरणविश्वविश्वाद्यविक्तलपानुं केरसान्तचेतन्यभेदगतसविशेषतां हित्वा स्वातिरिक्तं नेतील्यपहवं कृत्वा सन्मात्रतया निष्प्रतियोगिकं स्वयमविश्वयत इति हंसः परमात्मा स्वयं निष्प्रतियोगिकाद्वयोऽपि स्वाविद्यया जीवभावमेत्य पुण्यपापनियन्त्रितो नानायोनिषु भ्राम्यते परिभ्रमति । इत्यं विश्वमहेतुः कः इत्यत आह—पृथिगिति । महाकाश-

<sup>1</sup> उद्गीय—अ, अ १, क.

विम्वस्थानीयपरमात्मनः सकाशात् घटाकाशप्रतिविम्बस्थानीयजीवात्मानं पृथक् भिन्नं मत्वा संसारचेके परिश्रमतीत्यत्र—''अथ योऽन्यां देवतासुपास्तेऽन्योऽ-सावन्योऽहंमस्मि", "मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यति", "उदरमन्तरं कुरुते । अथ तस्य भयं भवति ।", इत्यादिश्रुतेः । यद्वा स्वातिरिक्तदेहाचुपळि अतस्वाविद्यापदतत्कार्यजीतादिप पृथग्विळक्षणं मत्वा शोधितः तत्त्वंपदळक्ष्ययोरेकत्वे ''तत्त्वमसि '', '' अहं ब्रह्मास्मि '', इति श्रुतिप्रमाणतः तत्पदलक्ष्यब्रह्मणा यदा त्वंपदलक्ष्यो जीव एकत्वेन जुष्टः सेवितो भवति तदा ततः तस्मात् एकत्वानुसन्धानात् स्वाज्ञाननिवृत्तिर्जायते तेन स्वाज्ञाननिवृत्त्यावि-भूतस्वज्ञानेन प्रसम्परिमागैक्यासहनिष्प्रतियोगिक ब्रह्ममात्रावस्थान स्थान सम् तत्वं केवल्यं एति स्वप्रबोधसमकाळं स्वयमेव ब्रह्म भवति इत्यत्र— 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति " इत्यादिश्चते: ॥ ६ ॥ हंसराब्दार्थात्मनि सर्वे विकल्पितमित्याह— उद्गीतिमिति । स्वातिरिक्तस्वाविद्यापदतत्कार्यजातमस्ति नास्तीति विभ्रमादुपरि स्वातिरिक्तसामान्यापह्नवसिद्धं ब्रह्ममात्रं निष्प्रतियोगिकमविशष्यत इति ईशाद्यष्टोत्तर-शतवेदान्तैर्गीतं प्रतिपादितं, किं तत् ? एतत् प्रकृतं वस्तु निष्प्रतियोगिकत्वेन परमं उत्कृष्टम् । तुराब्दोऽनधारणार्थः । यदेवंरूपेण वृंहणात् ब्रह्म इति ख्यातं तस्मिन् निर्विशेषे ब्रह्मणि प्रणवार्थे स्यूलसूक्ष्मादिभागचतुष्टयविशिष्टाकारादि-मात्रात्रयं तथा भागचतुष्टयविशिष्टसत्त्वादिगुगत्रयं तद्व्यष्टिसमष्टितदुभयैक्यारोपाप-वादाधिकरणविश्वविश्वाद्यविकल्पानुज्ञैकरसान्तत्रयं चतुष्पञ्चदशकलनाजुष्टं त्रित्रि-संख़्यारूपं यत्तत्सर्वे स्वाज्ञदृष्ट्या यस्मिन् विवृत्तं यत्कल्पनाधिकरणं तस्य स्वविकल्पितकलनायाः सत्तास्फूर्तिसुखप्रदत्वात् तदेतत् स्वप्रतिष्टाक्षरं च स्वविकल्पितक्षरजातं ग्रसित्वा स्वयं न क्षरतीत्यक्षरम् । चञ्चब्दोऽक्षरस्य निष्प्रति-योगिकत्वख्यापनार्थः । अत्र स्वविकल्पितसर्वप्रपञ्चे स्वप्रबोधतोऽपह्नवतां गते पुरा यत् अन्तरं अधिकरणं तन्निरधिकरणं ब्रह्ममात्रमिति वेदविदो विदित्वा वेदनसमकालं तत्पराः तत्पर्यवसन्नाः सन्तः ब्रह्मण्येव लीनाः एकीभूता भवन्ति। लयशब्दार्थे श्रुतिराह—योनिमुक्ता इति । योनिः कार्यनिरूपितकारणं तदस्ति नास्तीति विश्वमतो विमुक्ताः, तद्रान्तिमुक्तिरेव छयः तदाप्तिश्चेत्युपचर्यते ॥ ७॥

#### सर्वस्य जगतः अध्यस्तत्वम्

संयुक्तमेतत् क्षरमक्षरं च व्यक्ताव्यक्तं भरते विश्वमीदाः । अनीदाश्चात्मा बुघ्यते भोक्तृभावात् ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपादौः ॥ ज्ञाज्ञौ द्वावजा वीद्यानीद्यावजा ह्येका भोक्तृभोगार्थयुक्ता । अनन्तश्चात्मा विश्वरूपो ह्यकर्ता त्रयं यदा विन्दते ब्रह्ममेतत् ॥९॥ क्षरं प्रधानममृताक्षरं हरः क्षरात्मानावीद्याते देव एकः । तस्याभिघ्यानाद्योजनात् तत्त्वभावाद्भ्यश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः॥ ज्ञात्वा देवं सर्वपाद्यापहानिः क्षीणैः क्षेत्रीर्जन्ममृत्युप्रहाणिः । तस्याभिघ्यानातृतीयं देहभेदे विश्वश्वर्यं केवल्वे आप्तकामः ॥११॥ तस्याभिघ्यानातृतीयं देहभेदे विश्वश्वर्यं केवल्वे आप्तकामः ॥११॥

स्वातिरिक्तकलनारोपापवादाधिकरणेयत्तां प्रतिपाद्य इदानीं कार्यकारणक्रपेण सर्वस्याध्यस्तत्वं तद्यवादतो मोक्षप्रकारं च दर्शयति—संयुक्तमिति ।
कार्यकारणत्वेन संयुक्तं क्षरं स्वाविद्यापदतत्कार्यजातं, तस्य स्वज्ञानसमकाल क्षरणात् क्षरत्वं, चतुर्विधक्षरप्रपञ्चप्रळयेऽपि यत्त स्वरूपतो न क्षरति तत् अक्षरं, चराबदात् क्षरसापेक्षाक्षरताऽपाये परमाक्षरं एतत् इति चोत्यते । प्राकृतं व्यक्तं प्रकृतिः अव्यक्तं तद्व्पत्वेन विश्वसनीयविश्वं अविद्यापदतत्कार्यजातं ईश्वरो विश्वविश्वाद्यविकल्पानुज्ञैकरसान्तवपुषा भरते विभित्तं । य एवं विभित्तं सोऽयं अनीश्वात्मा त्लाविद्याऽऽवृतत्वेन यिक्तिचिद्यि कर्तु त्यकुमशक्तत्वात् । चराबदः स्वस्वरूपाञ्चत्वप्रदर्शनार्थः । कुत एविमत्यत्र मोक्तभावात् एवं बुध्यते, स्वधमतया कर्तृत्वमोक्तत्वादिकं स्वीकृत्य अनीशोऽस्मीति मोहितत्वात् । स कदा स्वस्वरूपं भजतीत्यत् आह—ज्ञात्वेति । अनेककोटिजन्मानुष्टितसत्कर्मफलापेण-सन्तुष्टेश्वरप्रसादजनितिचित्तशुद्धिपारिवाज्यधम्भ्रवणादिसंजातसम्यज्ज्ञानेन स्वाव-सन्तुष्टेश्वरप्रसादजनितिचित्तशुद्धिपारिवाज्यधम्भ्रवणादिसंजातसम्यज्ज्ञानेन स्वावहोषतया देदीप्यमानं देवं ज्ञात्वा तज्ज्ञानसमकालं स्वातिरिक्तास्तितावृत्तिमिः

¹ वीशानी—उ, सु.

पाश्यते बध्यते स्वाज्ञ इति पाशाः स्वातिरिक्तास्तिताबुद्धिवृत्तिरूपाः तेः सर्वपाशैः मुच्यते स्वावृतिबीजापाये स्वयमेवावशिष्यत इत्यर्थः ॥ ८ ॥ निष्प्रतियोगिक-ब्रह्ममात्रे मायाजीवेशतत्कायविकल्पः कथं सेत्स्यतीत्याशङ्कय स्वाज्ञानतः सर्वे सिध्यतीत्याह—ज्ञाज्ञाविति । ज्ञाज्ञौ द्वौ ब्रह्ममात्राज्ञदृष्टिविकल्पितौ । तत्र बिम्बस्थानीय ईश्वरो हि ज्ञः सर्वज्ञत्वात् । प्रतिबिम्बस्थानीयोऽयं जीवोऽज्ञः, किंचिज्जत्वात । द्वावेतौ मायाविकल्पितावित्याह—अजावीशनीशाविति । मायो-बिम्बस्थानीयो हि ईशः, सर्वनियन्तृत्वेऽपि निरावृतत्वात्। स्वाविद्योपाधित्वेन प्रतिविम्बस्थानीयो जीवः अनीशः, नियम्यत्वेन स्वाज्ञाना-वृतत्वात । उभाविप अजौ । ईशनीशावित्यत्र हस्वं छान्दसम् । इत्थं जीवेश-विभागहेतुः केत्यत आह—अजेति । परमार्थदृष्ट्या काळत्रयेऽपि न जायत इति अजा अलब्धात्मकत्वात् । स्वाज्ञसर्वानर्थकर्यजा एका हि । सेयं किविशिष्टत्यत्र प्रतिबिम्बस्थानीयभोक्तृजीवस्य दर्पणस्थानीया प्रकृतिः भोगार्थतया युक्ता स्थिता स्वात्मन्यध्यस्तेत्यर्थः । एवं ऋल्पनाधिकर्णत्वेन अनन्तश्चात्माऽपि विद्यते अन्तवत्कलपनायाः परिच्छित्रत्वेऽपि तद्धिकरणस्य त्रिविधपरिच्छेदशून्यत्वेना-नन्तत्वात् । चराज्दो निष्प्रतियोगिकानन्यचोतकः । सोऽयमात्मा विश्वरूपः विश्वकल्पनाधारतया विश्वसत्तास्फूर्तिप्रदत्वात् । तद्विकारास्पृष्टत्वात् अकर्ता हि । यस्माद्यमकर्ता तस्मात् त्रिम्बस्थानीयमीश्वरं प्रतिविम्बस्थानीयं जीवं दर्पणस्थानीयां प्रकृतिं चेति एतत् लयं यदा सम्यज्ज्ञानं जायते तदा निष्प्रतियोगिक ब्रह्ममात्रं विन्दते । तद्देदनसमकालं विद्वान् ब्रह्मैव भवति । ब्रह्ममिति छान्दसम् ॥ ९ ॥ जीवप्रकृत्योः नित्यानित्यत्वेन ईश्वरनियम्यत्वं स्वातिरिक्तासंभवब्रह्मज्ञानतः तन्मात्रा वस्थिति चाह - क्षरमिति । स्वज्ञानतः क्षरतीति क्षरं यस्मिन् सति स्वातिरिक्तं प्रतीयते तत् प्रधानं सम्यज्ज्ञानसमकालं अदर्शनात् असत्त्वं तादशज्ञानाभावे व्यावहारिकादित्वं क्षरतया मार्त्यप्रधानं यत्र विकल्पितं तद्धिकरणं अमृतं च तदक्षरं चेति अमृताक्षरं आरोपवैलक्षण्येन नित्यत्वात् क्षरप्रधानसापेक्षप्रभवस-विशेषतां वस्तुतो हरतीति हरः निष्प्रतियोगिकाद्वितीयत्वात् स्वाज्ञदृष्टिप्रसक्तदपेण-प्रतिबिम्बस्थानीयक्षरात्मानौ प्रकृतिजीवौ ईशते स्वयं चिन्मात्रतया तावीष्टे ।

कोऽसौ ? स्वावशेषतया दीप्यत इति देवः परमात्मा एकः तस्य चिन्मात्रतयाऽद्वितीयत्वात् । तद्याधात्म्यज्ञानफलमाह—तस्येति । स्वाज्ञादिदृष्टिप्रसक्तक्षरप्रधानतत्कार्यमोहे सत्यसित तदाधारतया यो दीप्यते तस्य देवस्य तद्गतिवकारास्पृष्टचिन्मात्रतयाऽभितो ध्यानात् यश्चिन्मात्ररूपेणाविशिष्यते सोऽहमस्मीति योजनात्
वस्तुतः स्वातिरिक्तक्षरप्रधानापह्वविसद्भपरमात्मा निष्प्रतियोगिकस्वमात्रमविश्चयत
इति तत्त्वभावात् । इत्यंभूततत्त्वज्ञानात् पुराऽपि स्वातिरेकेण किचिदस्तीति
विश्वसनीयित्रथमाया निवृत्तेव तस्याः शश्चिषणवद्वस्तुत्वात् स्वाज्ञानतो विद्यमानेव भाता पुनः स्वज्ञानतो भूयश्चान्ते स्वाज्ञानावसानसमये या तद्रूपेण
विश्वसनीया (?) विश्वमायानिवृत्तिः स्यादित्युपचर्यते । विद्यमानस्य निवृत्तिरूपपद्यते नाविद्यमानस्य निवृत्तिरस्ति, वस्तुतः प्रवर्तनीयनिवर्तनीयमायातत्कार्यवैरळ्यात् । कालत्रयेऽपि निष्प्रतियोगिकनिर्विशेषं ब्रह्मैव स्वमात्रमवशिष्यते,

# स्वयं मृत्वा स्वयं भूत्वा स्वयमेवावशिष्यते ॥

इति श्रुतेः ॥ १० ॥ एवं विदुषस्तद्भावापितः स्यादिसाह — ज्ञान्वेति। यः सात्मेति प्रकृतस्तं देवं स्वयमेवेति ज्ञात्वा एवं ज्ञानात् पुरा स्वातिरेकेण किंचिदस्तीत्य-विद्वान् पाश्यतीव भातः। ज्ञानसमकालं स्वातिरिक्तास्तितारू पसर्वपाशापहानिः ज्ञानाप्तिना दाहो भवति। तद्दाहे तन्मूलरागद्वेषदाहः। ततो विहितप्रतिषिद्धिक्रया-(ततः)तद्भेत्वपूर्वेत्यादिस्वातिरिक्तास्तितारू एक्ष्रशाः सम्यज्ज्ञानदग्धा भवन्ति। एवं विदुषः क्षीणः क्षेत्रौः जन्ममृत्युप्रहाणिः तद्धेतुस्वाज्ञानाभावात्। यः स्वज्ञानेन स्वमात्रमविश्वपते तद्याथात्म्यं स्वयमेवेत्याभिमुख्येन ध्यानात् स्वमात्रा-वरणदेहोपलक्षिताविद्यापदतत्कार्ये स्वातिरेकेण नास्तीति भेदे अपहृवं गतेऽथ धूमादिमागद्वयप्राप्यपुनरावृत्त्यपुनरावृत्तिलक्षणचन्द्र ब्रह्मलेकानतेश्वर्यापेक्षया तृतीयं सम्यज्ज्ञानेकलभ्यं विश्वेश्वर्यं कैवल्यत्वेन विश्वसनीयपारमध्ये ब्रह्ममात्रावस्थानलक्षणमिति प्रतिपाद्य पुनःस्वातिरिक्तास्तिताप्रभवदुः खनिवृत्तिलक्षणं स्वस्य कृतन्कृत्यतां चाह—केवल आप्तकाम इति। विद्वान् स्वयं केवलः अशेषविशेष-शून्यब्रह्ममात्रपदारू दृत्वात् । स्वाज्ञदशायां स्वातिरेकेण विषयजातं काम्यन्त इति कामाः त एवेदानीं येन ब्रह्ममात्रतया आप्ताः सोऽयं आप्तकामः कृतकृत्य इति कामाः त एवेदानीं येन ब्रह्ममात्रतया आप्ताः सोऽयं आप्तकामः कृतकृत्य इत्यर्थः ॥ ११ ॥

## ब्रह्मातिरेकेण न किंचिद्रेदितव्यम्

एतज्ज्ञेयं नित्यमेवात्मसंस्यं नातः परं वेदितव्यं हि किंचित्। भोक्ता भोग्यं प्रेरितारं च मत्वा सर्व प्रोक्तं त्रिविधं ब्रह्ममेतत्॥१२॥ वह्नेर्यथा योनिगतस्य मूर्तिर्न दृश्यते नैव च लिङ्गनाशः। स भूय एवेन्धनयोनिगृह्यस्तद्वोभयं वै प्रणवेन देहे ॥ १३॥

यद्बोधतो विद्वान् कृतकृत्यो भवति तदेव स्वावशेषतया ज्ञेयं तदितिरेकेण किंचिदिप वेदितव्यं नास्तीत्याह—एतिदिति । एतत् प्रकृतं ब्रह्मेव स्वमात्रिमिति क्केयं तद्तिरिक्तपुरुषार्थाभावात् । यदेवं क्केयं तत् नित्यमेव सन्मात्रत्वात् । तत् किमियत आह—आत्मसंस्थमिति । स्वात्ममात्रतया स्थितत्वात् । वेदि-तत्र्यान्तरमाशङ्कयाह—नेति । निष्प्रतियोगिकत्वेन ब्रह्ममात्रं वेदितव्यं अतो ब्रह्ममात्रात् परं अपरं वेदितव्यं न किंचित् अस्ति तस्य निष्प्रतियोगिक-त्वस्योक्तत्वात् । स्वाज्ञदशायां यत् भोक्त्रादिभिदाजातं अनुभूतं तत् स्वज्ञदशायां ब्रह्मैव जातमित्याह—भोक्तेति । द्वितीयार्थे प्रथमा । कार्योपाधि जीवं भोकारं, दृश्यजातं भोग्यं, ईश्वरं प्रेरयितारं च भेददृष्ट्या ज्ञात्वा जीवतामापन्न इदानीं भोक्त्रादिभेदरूपं त्रिविधं एतद्वह्रोति मत्वा प्रोक्तं श्रुतितात्पयेज्ञैः प्रतिपादितम्। यदा—भोक्ता भोग्यं प्रेरितारं च प्रथमार्थे द्वितीया एतद्भोक्त्रादिभेदजातं ब्रह्मेति मत्वा कृतकृत्यो भवतीत्यर्थः ॥ १२ ॥ यदेतित्त्रविधभेदोपलक्षितस्वाविद्यापद-तत्कार्यतिरोहितमिव दश्यते प्रणवासिना तदावरणं सञ्छिच निरावृतं ब्रह्म साक्षात्कुर्यादित्यत्र दृष्टान्तमाह—वह्नेरिति । यथा वह्ने: स्वयोनि-अर्णिगतस्य मृतिः न दृश्यते स्वदाह्यदार्वावृतत्वात् । तत्र विह्नर्नस्तीति चेन्न, तिलुङ्गस्य सत्त्वात् । यतो नैव च छिङ्गनाशोऽस्ति । दृश्यते हि मथनेन तिलुङ्गम् । स मथनात् प्राक् काष्टितरोहितो वहिर्भवति भूयोभूयोमथनात् इन्यनयोनिः स्वयोनि दाहकत्वेन गृह्यः गृह्यते यथा तद्वोभयं वै प्रणवेन देहे, उभयमिव, वैशब्दस्योप मार्थत्वात्, दार्षान्तिकेऽपि स्वदाह्यमायातत्कार्यतिरस्कृतत्वेन विद्यमानमविद्रदृष्ट्या

तत्सत्वे साक्षित्वादिकं छिङ्गं, तदुभयं सम्यज्ज्ञानात् प्राक् विद्यते, प्रणवेन प्रणवाख्यसाधनजनितब्रह्मात्मैक्यविद्यया पूर्वे स्वतिरस्कारानाद्यविद्यातत्कार्यदाहात् देहे कार्यकरणसंघाते अरिणस्थानीये आत्मतत्त्वाभिन्यिकः तद्भिन्यिक्तिछङ्गं चोभयं विद्वतसु गृह्यते । सम्यज्ज्ञानात् प्राक् आत्मतत्त्वतिरस्कारकाविद्यातज्ञ-कार्यकरणसंघातळक्षणं स्वातिरिक्तत्वेनानुभूतं सम्यज्ज्ञानात् एतत्सर्वे ब्रह्ममात्रं भवतीति ॥ १३ ॥

### सम्यज्ज्ञानसाधनं ध्यानम्

स्वदेहमरिंग कृत्वा प्रणवं चोत्तरारिंगम् । ध्यानिर्मथनाभ्यासाद्देवं पश्येत्रिगूढवत् ॥ १४ ॥ तिलेषु तैलं द्धनीव सर्पिरापः स्रोतस्त्वरणीषु चाग्निः । एवमात्माऽऽत्मिन गृह्यतेऽसौ सत्येनैनं तपसा योऽनुपश्यिति ॥ सर्वव्यापिनमात्मानं क्षीरे सर्पिरिवार्पितम् । आत्मविद्यातपोमूलं तद्वद्योपनिषत्परं तद्वद्योपनिषत्परमिति॥१६॥

अत्र सम्यज्ज्ञानसाधनोपायमाह—स्वदेहिमिति । स्वदेहं अधरारिणं कृत्वा स्वात्मामित्र्यितस्थानं कृत्वा षोडशमात्रात्मकप्रणवं चोत्तरारिणं कृत्वा अकारस्थू छांशवराजीभू स्थादिपश्यन्तीभू स्यन्तपञ्चदशमात्रातद्धिष्टिसमिष्टितदु भये - क्यारोपापवादाधिकरणविश्वविश्वाद्यविकल्पानु के करसान्त चेतन्यगतिवशेषांशापह - विसद्धिनिवशेषतुर्यतुरीयं ब्रह्म स्वमात्रिमियनुसन्धानध्यानिर्मिथनाभ्यासात् देवं स्वयंद्योतनस्वभावं चिन्मात्रं स्वावशेषतया पश्येत् ज्ञानी तदपरोक्षीकुर्यात् । पित्रादिसंचितिनिधिः यथा तद्ज्ञानादप्राप्तः तज्ज्ञानादवाप्यते तथा मुमुक्षः स्वाज्ञानात् निगृद्धवत् आत्मतत्त्वं स्वज्ञानात् स्वयमेवेति पश्यिति ॥ १४॥ सङ्घातप्रत्यक्तवेनात्मा द्रष्टव्यः इत्यत्र दृष्टान्तमाह—तिलेष्विति । यथा तिलेषु

<sup>1</sup> जायते—अ, अ १, अ २, क.

व्याप्यितरोहिततें छं यन्त्रनिष्पीडनेनाभिन्यक्तं दृश्यते यथा द्धनि मथनाविर्मृतनवनीतं सगुणब्रह्मस्थानीयं, तदेतन्नवनीतमिप्तसंपर्कतो नवनीतमावं विहाय
सुगन्धिवृतं भवतीति यत्तिर्गुणब्रह्माभिन्यक्त्युदाहरणं, यथा शुष्कस्नोतस्सु
आपः खननेनाभिन्यक्ताः सत्यः कार्यकारिण्यो भवन्ति, यथा वा अरणीषु चाप्तिः
स्वयोनिदाहमथनेनाविर्मृतो भवति, यथाऽयं दृष्टान्तः तथा एवमात्मा निर्विशेषचिद्वातुः आत्मिन गुहास्थबुद्धितत्त्वे गृह्यते श्रुत्याचार्यप्रसादात्तश्रवणादिभिरभिन्यज्यते । सत्येन सत्यवचनोपलक्षितयमादिसाधनेन बाह्यान्तःकरणनिरोधलक्षणतपसा चैनं सत्यतपस्संजातिचत्तशुद्धिप्राप्यसम्यज्ज्ञानेन स्वावशेषतया
पश्यति अपरोक्षीकरोतीत्यर्थः ॥ १९ ॥ कैवल्यसाधनं ज्ञानं तपआदि तत्साधनं
ताभ्यां स्वात्माभिन्यिक्तमुक्त्वा प्रकरणार्थमुपसंहरति—सर्वन्यापिनमिति ।
स्वाविद्यापदत्तत्कार्यसर्वन्यापिनमात्मानं, श्वीरे सर्पिर्वन् सर्वत्र सारत्वेन अर्पितं,
आत्मिवद्यातपसी यस्य मूले स्वात्माभिन्यज्ञके तत् आत्मविद्यातपोमूलं यत्तत्
ब्रह्म अद्वितीयं उपनिषदर्थत्वेन निरितशयानन्दत्याऽऽविर्मृतम् । द्विर्वचनमादतीत्युपनिषत्परं उपनिषदर्थत्वेन निरितशयानन्दत्याऽऽविर्मृतम् । द्विर्वचनमादरार्थम् । इतिशव्दोऽध्यायसमाध्यर्थः ॥ १६ ॥

इति प्रथमोऽध्यायः

# द्वितीयोऽध्यायः

समाध्युपकमे परमेश्वरप्रार्थना

युद्धानः प्रथमं मनस्तत्त्वाय सविता घियः । अभ्रेज्योतिर्निचाय्य पृथिव्या अध्याभरत् ॥ १ ॥ युक्तेन मनसा वयं देवस्य सिवतुः सवे ।

सुवर्गेयाय शक्त्या ॥ २ ॥

¹युक्तवाय मनसा देवान् सुवर्यतो घिया दिवम् ।

²बृहज्ज्योतिः करिष्यतः सिवता प्रसुवाति तान् ॥ ३ ॥

युञ्जते मन उत युञ्जते घियो विप्रा विप्रस्य वृहतो विपश्चितः ।

वि होत्रा दघे वयुनाविदेक इन्मही देवस्य सिवतुः परिष्ठतिः ॥४॥

युजे वां त्रह्म पूर्व्यं नमोभिर्वि³श्ठोक एतु पथ्येव ⁴सूरेः ।

⁵श्रुणवन्तु विश्वे अमृतस्य पुत्रा आ ये घामानि दिव्यानि

तस्थुः ॥ ५ ॥

स्वात्मनः स्विवद्यातपोमूलत्वं यदुक्तं उत्तरे मन्त्रास्तदेव प्रतिपादयन्तीत्याह — युक्षान इति । समाध्युपक्रमसमये प्रथमं प्रपञ्चप्रसवगुणयुक् सविता परमेश्वरः स्वात्मिन मनो युक्षानो योजयन् , किमर्थं मनोयोजनिमत्यत्र तत्त्वाय स्वयाया-त्म्यावगतये, तत्साधनत्वेन किं करोतीत्यत्र धियः स्वध्यानप्रतिबन्धिज्ञानेन्द्रियाणि आसुरवृत्तिवियोगपूर्वकं सत्त्ववृत्तिभिः संयोजयित्रत्यर्थः । अग्नेः अग्र्यादित्यादि-ज्योतिषां ज्योतिः अहमेवेति निचाय्य निश्चित्य पृथिव्याः तदुपलक्षितपञ्चभूत-मौतिकजातात् अधि बुद्धौ तद्भद्मज्योतिः आमरत् कार्यकरणसंघातप्रत्यक्त्वेना-हरत् अभिव्यनिक्तवित यावत् ॥ १॥ सवितृमण्डलस्थेशप्रार्थनाफलमाह—युक्तेनित । देवस्य सवितुः सवे सत्यामनुज्ञायां तत्प्रसादात् प्रत्यगात्मनेकाप्रयमावापन्नमनसा शमादिसाधनसंपन्नाः सन्तः सुवर्गेयाय निर्विशेषानन्दहेतुज्ञानसाधनश्रवणादिशक्त्या देवप्रसादल्ब्यवलेन प्रयतामह इत्यर्थः ॥ २॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> युक्तोन—क. <sup>2</sup> ब्रह्मज्यो—अ १, क. <sup>3</sup> श्लोकायन्ति—उ, सु. <sup>4</sup> सूराः—उ, सु.

विद्वन्मुमुक्ष्वनुप्राहकत्वं ईश्वरस्य स्वभाव इत्याह—युक्त्वायति । युक्त्वाय प्रत्य-गात्मानं योजियत्वा तत्संयुक्तमनसा देवान् ब्रह्मेन्द्रादीन् स्वर्यतः स्वःशब्दवाच्य-निरितशयानन्दस्वभावं यतो गच्छतो दे[दि ?]वं बृहत् अद्वितीयं ज्योतिः चित्प्रकाशं धिया आवि:करिष्यतो मनसः प्रत्यक्प्रावण्यमापाद्य अहं ब्रह्मास्मीति प्रत्यगमेदेन ब्रह्माविष्करिष्यत इत्यर्थः ॥ ३ ॥ यः पुनः विद्यातपसोः निमित्त-भूतः तस्यैवं परमेश्वरस्य मुमुक्षुभिः महती परिष्कृतिः कर्तव्येत्याह—युः जत इति । विप्राः विद्वांसो ब्राह्मणाः "प्रा पूरणे" इति धातोः विप्रस्य देशतः पूर्णस्य बृहतः काळतो वस्तुतोऽपि पूर्णस्य विपश्चितो ज्ञितमात्रस्य साक्षात्करणाय खमनो युज्जते प्रत्यक्प्रवणं योजयन्ति धियो बुद्रीन्द्रियाण्यपि शब्दादिविषयेभ्यः प्रसाहस युक्तते सववशं कुर्वन्ति । विहोत्रा द्धे, --होत्राः ऋत्विगभिधानमेतत् इह तु तत्कर्मसु वर्तते —ऋत्विङ्निवर्त्यान्तः करणवैमल्यहेतुभूताः क्रियाः सर्वा इति यावत् । वयुनाविदित्यत्र वयुनेति बुद्रयभिधानमेतत् , सर्वबुद्धिसाक्षी एक: इत् एवकारार्थः, एक एव सजातीयविजातीयभेदरहितः सर्वप्रत्ययसाक्ष्यद्वितीयो यः पूर्वीक्ताः क्रियाः दघे विदघे, पूर्वस्य वेः अत्रान्वयः, स एव सर्वज्ञेशो जीवा-त्मना जीवतामोक्षसाधनानुष्ठानं करोतीति भूतपूर्वगत्या देवस्य स्वातिरिक्तप्रसिवतुः सवितुः मही महती परिष्टुतिः परिष्कृतिः मुमुक्षुभिः कर्तन्येति वाक्यशेषः॥॥॥ यथा पूर्वे करणप्रामप्रिगधानमुखेन ब्रह्म साक्षात्कुर्वन्ति तथाऽहं करवाणीति मुमुक्षुराहेत्याह--युजे वामिति। पूर्व्य ब्रह्म प्रतीचा युजे एकीकरोमि। केन साधनेन ? वां युवयोः वाङमनसौ हे मनोबुद्री वामहं प्रतीचि युजे समादधे नमोभिः नमस्कारैः सह मे श्लोकश्च पूर्व ब्रह्मोद्दिरयेति वाक्यार्थः । मुमुक्षोर्मम ऋोकः कीर्तिः स्तुतिरीश्वरमुद्दिश्य व्येतु विविधमेतु, पूर्वव्युपसर्गस्य अत्रान्वयः । पथ्येव सूरे: प्राज्ञस्य पथ्येव सन्मार्गप्रवर्तकनिमित्ता कीर्तिः इतो विसर्पतु -पञ्चमश्लोकं स्तुति विसृतं शृण्वन्तु आकर्णयन्तु विश्वे सर्वे असृतस्य ब्रह्मणो हिरण्यगर्भादयः पुत्राः । क स्थिता इत्यत्र—आङित्युत्तरत्र सम्बन्धः—ये धामानि स्थानानि दिन्यानि आतस्थुः तिष्ठन्ति । तत्स्था ब्रह्मपुत्रा हिरण्य-गर्भादयो मम स्तुति शृण्वन्त्वत्यर्थः ॥ ९ ॥

#### साङ्गयोगोपदेशः

अग्निर्यत्राभिमथ्यते वायुर्यत्रा । सोमो यत्रातिरिच्यते तत्र संजायते मनः ॥ ६ ॥ सिवत्रा प्रेसवेन रैजुषेत ब्रह्म पूर्व्यम् । तत्र योनिं कृणवसे न हि ते अपूतमक्षिपत् ॥ ७ ॥ त्रिरुत्रतं स्थाप्य समं रारीरं हृदीन्द्रियाणि मनसा संनिरुच्य । ब्रह्मोडुपेन प्रतरेत विद्वान् स्रोतांसि सर्वाणि भयावहानि ॥ ८ ॥ प्राणान् प्रपीडचेह स युक्तचेष्टः क्षीणे प्राणे नासिकयोच्छ्यसीत । दुष्टाश्चयुक्तमिव वाहमेनं विद्वान् मनो धारयेताप्रमत्तः ॥ ९ ॥ समे शुचौ रार्कराविह्ववालुकाविवर्जिते राज्दजलाश्रयादिभिः । मनोऽजुकूले न तु चश्चपीडने गुहानिवाताश्रयणे प्रयोजयेत् ॥१०॥

उत्तमाधिकारिणः शमादिमाधनसहितब्रह्मज्ञानमुपदिश्य मध्यमाधिकारिणां सत्त्वगुद्धिहेतुयोगमुपदिशन्त उत्तरे केचिन्मन्त्राः। तत्रादौ योगं संक्षिप्याह—अग्निरित । यत्र मूलाधारे अग्निमण्डले त्रिकोणे अग्निमध्यते क्षोभ्यते वायुर्यत्र मूलाधारगमुषुम्नायां अधि उपरि रुध्यते विसतन्तुनिभाग्निशिखया सह, सोमः कल्पाकंचन्द्रमण्डलं ध्यातं सत् यत्र द्वादशान्ते अतिशयेन रिच्यते यत्र मुख्रम्नायां मूलाधारादमृतं प्रस्नवद्भाव्यते तत्र मूलाधारगमुषुम्नायां ध्येयवस्तु-प्रणवार्थगोचरं मनः संजायते ॥ ६ ॥ ध्यानप्रकारमाह—सवित्रेति । द्वादशान्तिथतेन सवित्रा कल्पाकण प्रसवेन सोममण्डलात् मुषुम्नायां प्रसूता-मृतेन जुषेत अधिकारी सेवेत कि तत् १ ब्रह्म ध्येयं वस्तु पूर्व्य मूलाधारे स्थितम् । तत्र योनि अग्निकुण्डलं ब्रह्मोपासनास्थानत्वेन कृण्वसे कुरुष्व ।

<sup>1</sup> भियुज्यते—ड, मु.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> पूर्व--- उ, मु.

² जुषेतद्ब—अ, अ १, अ २, क.

न हि ते एवं कुर्वतस्तव कल्पांकैण विलापितचन्द्रमण्डलात् सुषुम्नायां स्रवदमृतेन पूर्त पूरितं फिलतं मूलाधारस्थं ब्रह्म अक्षिपत् नह्यक्षिपत् कालक्षेपं न करोति। एवं ध्यातं ब्रह्म शीघ्रं फलं प्रयच्छतीत्यर्थः ॥ ७॥ योगाङ्गनियममाह—ित्रिरिति । उरो ग्रीवा शिरः इति त्रीण्यङ्गान्युन्नतानि यस्य तत् शरीरं िक तं यथा तथा तत् संस्थाप्य हृदीन्द्रियाणि सर्वाणि मनसा सह संनिवेश्य ब्रह्मप्रणवेयत्ता-वित् विद्वान् व्यष्टिसमष्ट्यात्मकजाग्रजाग्रदादितत्कार्यरूपाणि पश्यत् भयावहानि सर्वाणि स्रोतांसि ब्रह्मोडुपेन ब्रह्मप्रणवप्नुवेन प्रतरेत प्रक्षेण जाप्रजाप्रदादि-पञ्चदशस्रोतांसि संतरेत् इत्यधिकारिणं श्रुतिरनुशास्ति ॥ ८॥ प्राणायामप्रकार-माह—प्राणानिति । यः प्राणायामाधिकारी प्राणान् मूलाधारादिस्थले प्रकर्षेण मनसा सह प्रपीड्य निरुध्य "युक्ताहारविहारस्य" इत्यादिना युक्ता चेष्टा यस्य सः युक्तचेष्टः सन् मूलाधारादिगतित्रपञ्चदशलक्ष्ये प्राणे क्षीणे तनुत्वं गते अथ केवळकुम्मकानन्तरं इडापिङ्गळासंज्ञिकनासिकयोः अन्यतरेण शनैः उच्छूसीत रेचयेत् । यया रेचयेत्तया पुनरापूर्यं कुम्भियत्वा विरेचयेत् । एवं केवळकुंभकाविध शनै: शनैरभ्यसेत्। दुष्टाश्वयुक्तमिव वाहमेनं रथं विद्वान् कुशलसारथिरिव वाह्या-न्तःकरणिनरोधपूर्वकं अप्रमत्तः सन् मनो धारयेत ॥ ९ ॥ योगाभ्यासोचितदेश-माह—सम इति । समे अनिम्नोन्नते शुचौ मेध्यप्रदेशे शर्कर्वित्वालुकाभिः शब्दजलाश्रयादिभिश्च विवर्जिते किंच मनोऽनुकूले मनोरम्यप्रदेशे न तु चक्कुपीडने — विसर्गछोपश्छान्दसः –अग्न्यादिस्यादिचक्षुःपीडारहिते प्रदेशे गुहायां निवातस्थलमाश्रिस प्रयोजयेत् योगं समाधि कुर्यात् ॥ १० ॥

#### योगसिद्धिः

नीहारधूमार्कानछानिछानां खद्योतिवद्युत्स्फटिकशशीनाम् ॥ एतानि रूपाणि पुरःसराणि ब्रह्मण्यभिन्यक्तिकराणि योगे ॥११॥ पृथ्न्याप्यतेजोऽनिछखे समुत्थिते पञ्चात्मके <sup>1</sup>योगगुणे प्रवृत्ते।

<sup>े</sup> योगगुणैः—अ, अ १, अ २, क.

न तस्य रोगो न जरा न मृत्युः प्राप्तस्य योगाग्निमयं शरीरम् ॥ लघुत्वमारोग्यमलोलुपत्वं वर्णप्रसादं स्वरसौष्टवं च । गन्धः शुभो मूत्रपुरीषमल्पं योगप्रवृत्तिं प्रथमां वदन्ति ॥ १३॥

एवमभ्यस्तयोगस्य योगसिद्धिचिह्नान्याह—नीहारेति। प्रथमं नीहाराकारेण चित्तवृत्तिः प्रवर्तते ततो धूमवत् ततोऽर्कानळानिळानां खद्योतिवद्युत्स्फ टिकशिशनां च रूपसदृशानि एतानि योगानुभविसद्धानि बुद्धेः रूपाणि ब्रह्मावर्याक्तकराणि ब्रह्माविर्मावहेतुळिङ्गानि क्रमेणाविर्मवन्तीत्यर्थः॥ ११॥ योगसिद्धिसूचकचिह्नान्युक्तानि, ततः पञ्चभूतजयं तत्फळं चाह—पृथ्वीति। पादादिमस्तकान्तं पञ्चभूतमण्डळं तत्तद्देवतामहंग्रहोपासनयोपास्य तेन पृथिव्यादि-पञ्चभूतमण्डळवशीकरणं कृत्वा पृथिव्यामप्सु तेजिस वायौ खे च क्रमेण ध्यानेन समुत्थिते तत्तदुपासनया पञ्चात्मके वशीकृते योगगुणे प्रवृत्ते सित अध पृथिव्यादिमण्डळतत्तच्छक्तीनामुत्तरोत्तरक्रमेण पूर्वपूर्वं सर्व स्वामेदेन चिन्तयित्वा तस्य योगिनो योगो ध्यानं तदेवाग्निः तेन वशीकृतपञ्चभूतात्मकं शरीरं प्राप्तस्य तस्य भूतभौतिकसंबन्धिनानारोगजातं जरा मृत्युः मरणं च कदाऽपि न भवति॥ १२॥ किंच—ळघुत्विमत्यादि। स्पष्टोऽर्थः॥ १३॥

## मुख्ययोगः तत्फलं च

यथैव बिम्बं मृद्योपित्रिप्तं तेजोमयं भ्राजते तत् सुधान्तम् ।
तद्घाऽऽत्मतत्त्वं प्रसमीक्ष्य देही एकः कृतार्थो भवते वीतशोकः ॥
यदाऽऽत्मतत्त्वेन तु ब्रह्मतत्त्वं दीपोपमेनेह युक्तः प्रपश्येत् ।
अजं ध्रुवं सर्वतत्त्वैर्विशुद्धं ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपाशैः ॥ १५ ॥
2एष हि देवः प्रदिशोऽनु सर्वाः पूर्वो हि जातः स उ गर्मे अन्तः।

स एव जातः स जनिष्यमाणः प्रत्यङ्जनास्तिष्ठति सर्वतोमुखः ॥ यो देवोऽग्नौ योऽप्सु यो विश्वं मुवनमाविवेश । य ओषधीषु यो वनस्पतिषु तस्मै देवाय नमो नमः ॥ १७ ॥

एवं योगेन शुद्धान्तरस्य मुख्ययोगं तत्फलं चाह—यथेति । यथैव विम्वं आदर्शादि मृद्या मृजया भस्मचूर्णादिना उपलिप्तं तेजोमयं प्रचुरतेजस्कं चूर्णीदिमलेन तिरस्कृतपूर्वमलं तद्दर्पणादि आजते दीप्यते तद्वा तद्वत् आत्मतत्त्वं स्वातिरिक्तानात्मापह्नवसिद्धमात्ममात्रं प्रसमीक्ष्य तत्स्वमात्रमित्यपरोक्षीकृत्य देही ब्रह्मविद्वरीयान् एकत्चदर्शनेनैव वीतस्वातिरिक्तास्तिताप्रभवशोकमोहस्सन् एक एव कृतार्थो भवते भवति । सुधौतिमत्यस्मिन्नेर्थे सुधान्तिमिति छान्दसम् ॥ १४॥ निर्विशेषब्रह्मज्ञानसमकालं तद्भावापत्ति दर्शयति — यदेति । यदा श्रुत्याचार्य-प्रसादलभ्यवेदान्तश्रवणादिना प्रत्यगात्मतत्त्वेन तु, तुशब्दोऽवधारणार्थः, त्वंपदलक्ष्येण दीपोपमेन यथा दीपः स्वप्रकाश्यघटादेः विरुक्षणः तथा स्वप्रकाश्यदेहेन्द्रियादेः विलक्षणो भवितुमहेतीति दीपोपमेन सर्वसाक्षिणेव ब्रह्मतत्त्वं तत्पदलक्ष्यं इह हृदये शमादिसाधनयुक्तः प्रपश्येत् शोधिततत्त्वंपदार्थयोः अहं ब्रह्मास्मीत्येकीकुर्यादिति स्वाज्ञदृष्टिप्रसक्तभेदिनवृत्त्यर्थ-मधिकारिणमनुशास्ति । एवं तत्त्वंपदछक्ष्यैक्यज्ञानेन स्वाज्ञाने अपह्नवतां गते ततस्तत्त्वमर्थविभागैक्यकलनाविरळं ब्रह्ममात्रमवशिष्यते । तत् किं ब्रह्ममात्रं जातमित्यत आह--अजमिति । स्वतः परतो वा जात्यसंभवात् । स्वयमजातं कथं सत्पदमईतीत्यत आह—ध्रुविमति । अजातेः स्वरूपत्वेन निष्प्रतियोगिक-सन्मात्रत्वात् । यत्सन्मात्रं तद्भुवमेवेत्यर्थः । अध्रुवतत्त्वप्रामयोगात् ध्रुवता कुतः इत्यत आह—सर्वतत्त्वेर्विग्रुद्धं स्वाज्ञदृष्टिमाश्रित्य तत्त्वेषु सत्स्विप स्वज्ञदृष्ट्या तिरसंस्पृष्टत्वात् । परमार्थदृष्ट्या निष्प्रतियोगिकशुद्धमेवेत्यर्थः । यच्छुद्धं तत् ध्रुवम् । तद्रूपेण द्योतनात् देवं स्त्रावशेषतया ज्ञात्वा तज्ज्ञानसम्कालं मुच्यते सर्वपाशैः विद्वान् निर्मुक्तपाशो ब्रह्मैव भवतीत्पर्थः ॥ १९ ॥ यत् परमार्थदृष्ट्या निष्प्रतियोगिकमवशिष्टं इत्युक्तं तस्य स्वाज्ञदृष्ट्या ब्रह्मादिस्तम्बान्तभेदेन महद्णु- मेदेन चावस्थानं स्वज्ञदृष्ट्या प्रत्यक्तया सर्वान्तरत्वं चाह—एष इति । एष प्रकृतः परमात्मा निर्विशेषचिद्धातुः, हिः प्रसिद्धार्थोऽवधारणार्थो वा, निष्प्रतियोगिक-तया द्योतनात् देवः प्रदिशः प्राच्याद्याः दिशः सर्वाः प्रति अनु अनुगतः व्याप्य स्थितत्वात् , कल्पादौ हिरण्यगर्भात्मना पूर्वो हि जातः किल । य एवं जातो हिरण्यगर्भ: से उ स एव गर्भे ब्रह्माण्डोदरे विराडात्मना अन्तः वर्तते । स एव स्यूलसूक्ष्मसमष्टिकार्यकारणोपाधिकत्वेन यो जातः स एव व्यष्टिभूता-धिष्ठातृजीवात्मना जातः, इतो जनिष्यमाणोऽपि स एव, प्रसङ्जनास्तिष्ठति सर्वोपाधिषु प्रयमान्तरत्वेन जना इति शब्दाभिलप्यो भूत्वा तिष्ठति। कि बहुना, सर्वतोमुखः चेतनाचेतनात्मकत्वेन स एव स्थितः। हे जनाः इत्यन्योन्य-संबोधनं वा । जनान् प्रति प्रत्यगिति वा । अस्मिन् पक्षे द्वितीयार्थे प्रथमा ॥ १६॥ स एववं जात इत्युक्तम् । घटाकाशजळचन्द्रन्यायेन तज्जन्म न स्वेन रूपेणेत्याह —यो देव इति । यो देवः स्वयंप्रकाशः अग्नौ शब्दादितन्मात्रापञ्चीकृत-भूतकार्यत्वेन तत्पञ्चकव्यापी बुद्रो जलचन्द्रवत् घटाकाशवच हिरण्यगर्भात्मना विवेश, यो अप्सु पञ्चीकृतपञ्चभूतकार्यतया तद्भापी विराद्शब्दवाच्यतया योऽनन्तसद्वोधानन्दवपुरात्मा व्यष्टिकार्योपाधिषु भुवनशब्दवाच्येषु इन्द्रादिरूपेण आविवेश यावद्भवनसत्तास्फ्रितिसुखप्रदत्वात्, यः फलपाकावसायिषु ओषधीषु स्थावरेषु आविवेश, यो वनस्पतिषु पुष्पफळवत्सु । स्वयमाविवेशेत्पत्र सर्वत्रानुषज्यते "तत् सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्" इत्यादिश्चतेः । तस्मै सर्वान्त-रायात्मने देवाय नमो नमः इति द्विवचनमध्यायपरिसमात्यर्थमादरार्थं च ॥ १७॥

## इति द्वितीयोऽध्यायः

# तृतीयोऽध्यायः

मायया परमात्मनः सर्वकारणत्वम्

य एको जालवानीशत ईशनीभिः सर्वाङ्घोकानीशत ईशनीभिः।
य एकैक इह उद्भवे संभवे च य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥१॥

एको हि रुद्रो न द्वितीयाय तस्थुर्य इमान् लोकानीशत ईशनीभिः। प्रत्यङ्जनास्तिष्ठति संचुकोचान्तकाले संसुज्य विश्वा मुवनानि गोप्ता ॥ २॥

विश्वतश्चक्षुरुत विश्वतोमुखो विश्वतोवाहुरुत विश्वतस्पात्। सं वाहुभ्यां धमति सं पतत्रैर्द्यावाभूमी जनयन् देव एकः ॥ ३॥

प्रकृतपरमात्मनो मायाविन इव मायया सर्वकारणत्वं प्रत्यक्तवं चाह— य एक इति । य एकोऽद्वितीयः परमात्मा जालवान् जालशब्देन जीवजातमत्स्यग्राही मायाशक्तिरुच्यते तद्धिष्ठातृत्वेन तद्वानीश्वरः सर्वे ईशते ईशनीभिः मायाशक्तिभिः ईष्टे न तु स्वेन रूपेण खस्य निष्प्रतियोगिकाद्वितीयत्वात् स्वाज्ञदृष्ट्या छोक्यन्त इति सर्वान् छोकान पृथिव्यादीन् भूरादीन् प्राणिभेदांश्च ईशनीभिः मायाशक्तिभिः मायावी ईशः ईशते ईष्टे तत्तदूपो भूत्वा तत्तत्सवेमीष्ट इत्यर्थः । एवं सर्वनियन्तृत्व-मुक्त्वा तस्यैव सर्वकारणत्वं तद्याथात्म्यज्ञानफलं चाह—-य इति । य एवैकोऽद्वितीयः परमात्मा स्वातिरिक्तसर्वोद्भवे हेतुत्वेन स्थितः कारणतया, सम्यग्भवतीति संभवः तस्मिन् संभवे कारणैक्यलयोत्पत्ती स्थितः, तद्गतकार्यकारणसापेक्षसविशेषताऽपाये निर्विशेषं ब्रह्ममात्रमवशिष्यते इति य एतद्विदु: ब्रह्मविद्वरीयांसः ते एवं वेदनसमकाछं अमृता भवन्ति विदेहमुक्ता भवन्तीत्यर्थः ॥ १ ॥ पूर्वमन्त्रोक्तार्थमेव पुनरप्याह—एको हीति । यः खातिरिक्तरुजं द्रावयतीति रुद्रः परमात्मा स एक एव । तस्मात् न द्वितीयाय तस्थः स्वाविद्यापदतत्कार्याणि, रुद्रस्य निष्प्रतियोगिकाद्वितीयत्वात् । स्वाज्ञदृष्ट्या य इमान् छोकान् ईशत ईशनीभिः। प्रसङ्जनास्तिष्ठतीति व्याख्यातार्थमेतत्। सर्गकाले भुवनानि संसृज्य स्वसत्ताप्रदत्तया सम्यक् सृष्टा स्थितिकाले आनन्दप्रदतया भुवनानां गोप्ता अन्तकाले खातिरिक्तं संचुकोच उपसंहरति च पश्यत् स्वाज्ञानापाये तत्कार्यस्वातिरिक्तकलनाविरळं ब्रह्मैवावशिष्यते ॥ २ ॥ ाज्ञदृष्टिप्रसक्तस्वाविद्यापदस्थूलांशयोगतो विराड्वि भातीत्याह—विश्वत इति ।

आब्रह्मस्तम्वपर्यन्तप्राणिनां चक्ष्मं मुखानि वाहवः पादादयोऽस्येति विश्वतश्चक्षः उत अपि उत्तरत्र करणप्रामोपलक्षणार्थम् । सर्वप्राणिकरणप्रामसंयोजयितृत्वेन तत्प्रवृत्तिनिमित्तं एष एवेत्याह—संवाहुभ्यामिति । मनुष्यादीन् वाहुभ्यां संधमिति संयोजयित धातूनामनेकार्थत्वात् पतन्नैः पादैः संधमित । सर्वपदार्थ-स्वष्टाऽप्येष एवेत्याह—द्यावाभूमीति । तदुपलक्षितत्वाविद्यापदतत्कार्यं जनयन् देव एकोऽद्वितीयः सर्वप्राणिकरणप्रवृत्तिनिमित्तं सन् वस्तुतः त्वातिरिक्तं प्रसित्वा स्वयमेव विज्ञम्भत इत्यर्थः,

ब्रह्मेवैकमनाद्यन्तमञ्चिवत् प्रविजृम्भते ॥ इति श्रुतेः ॥ ३ ॥

## ईश्वरप्रसादप्रार्थना

यो देवानां प्रभवश्चोद्भवश्च विश्वाधिको रुद्रो महर्षिः । हिरण्यगर्भ जनयामास पूर्व स नो बुद्धचा शुभया संयुनकु ॥४॥ या ते रुद्ध शिवा तनूरघोराऽपापकाशिनी । तया नस्तनुवा शंतमया गिरिशन्ताभिचाकशीहि ॥ ९ ॥ यामिषुं गिरिशंत हस्ते विभव्यंखवे । शिवां गिरित्र तां कुरु मा हिस्सीः पुरुषं जगत् ॥ ६ ॥

व्यष्टिसमिष्टिप्रपञ्चहेतुत्वं सुमुक्षुस्वज्ञानप्रदत्वं चाह—यो देवानामिति। य ईशोऽग्न्यादिदेवानां प्रभवश्च उत्पत्तिक्रमात् प्रातिलोम्येन भवो यस्मिन् सः प्रभवः लयस्थानं, उद्भवत्यस्मादिति उद्भवः उत्पत्तिस्थानमिति यावत् उपसर्गाणा-मनेकार्थत्वात्। विश्वश्चासावधिकश्चेति विश्वाधिकः निरितशयानन्दत्वात्। रुद्रपदं व्याख्यातम् । महाश्चासावृषिश्चेति महर्षिः निरितशयमहत्त्वेन सर्वज्ञत्वात्। स एव सृष्टः पूर्व सर्वप्राण्यन्तःकरणाभिमानिनं हिरण्यगर्भे जनयामास । सोऽयमीश्वरो नो अस्मान् योग्याधिकारिणः शुमं ब्रह्ममात्रं तद्विषयया शुभया बुद्धया संयुनक्तु येनाहं तत्पदं भजामि तथा मां नियोजयित्वत्यर्थः॥ ॥ ॥ ईश्वरस्य सर्वमुमुक्ष्वनुप्राहकत्वमाह —या ते रुद्रेति। हे रुद्र या इयं श्रुतिस्मृति-पटळप्रसिद्धा तस्याः ते तव सकळिनिष्कळतनोरिस्तत्वे रुद्रशब्द एव प्रमाणं रुद्रेति, शिवा शुद्धा अजडिक्रयाज्ञानेच्छाशिक्तमती निरितशयानन्दिनिष्कळा च तन्ः तनुः अघोरा नित्यप्रसन्ना पापप्रकाशिनी न भवतीति अपापकाशिनी स्वाभिव्यक्तेः पुण्यफळरूपत्वात्, तया नोऽस्मान् स्वाप्तिसाधनविशिष्टान् निष्कळरूपया तन्वा शंतमया परमसुखतमया गिरौ कैळासे स्थितः शं तनोतीति हे गिरिशन्त अभि आभिमुख्येन प्रसक्तया चाकशीहि त्वं निष्कळभावेन मुमुक्षूत् प्रति प्रकाशस्य ॥ ५ ॥ सम्यज्ज्ञानहेतुसगुणतनुप्रार्थनमाह — यामिषुमिति । हे गिरिशन्त स्वातिरिक्तोपसंहारसमर्थत्वेन यां प्रसिद्धां इषुं हस्ते विभिषं धारयसि किमर्थम् श अस्तवे स्वोपसंहर्तव्यं प्रति क्षेप्तुं, गिरौ स्थितः सन् सर्वान् त्रायत इति हे गिरित्र स्वातिरिक्तोपसंहारसमर्था शिवां कुरु इति पूर्वेणान्वयः । सम्यज्ज्ञानसाधनसंपन्नं पुरुषं तदुपायभूतशमादिविशिष्टं जगत् मा हिंसीः हिंसां मा कार्षाः, यावतसम्यज्ज्ञानेन त्वत्पदं भजामि तावत् सम्यज्ज्ञानतत्साधनं मा हिंसीरित्यर्थः ॥ ६ ॥

#### निष्कळत्रहाज्ञानादेव मोक्षः

ततः परं ब्रह्म परं बृहन्तं यथा निकायं सर्वभूतेषु गूढम् ।
विश्वम्यैकं परिवेष्टितारमीशं तं ज्ञात्वाऽमृता भवन्ति ॥ ७ ॥
वेदाहमेतं प्ररुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तात् ।
तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ॥ ८ ॥
यसात् परं नापरमस्ति किंचिद्यसान्नाणीयो न ज्यायोऽस्ति

1किंचित् ।

वृक्ष इव रतन्थो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्वम् ॥९॥
<sup>1</sup> कथित्—अ, अ २, उ, मु.

# ततो यदुत्तरतरं तद्रूपमनामयम् । य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्त्यथेतरे दुःखमेवापि यन्ति ॥ १०॥

निष्कळतनुं तुज्ज्ञानफळं चाह--तत इति । ततो देवप्रसादानन्तरं स्वातिरिक्तपरत्वेन वृंहणात् परं ब्रह्म परं निरितशयं बृहन्तं सर्वत्र परिपूर्ण, ईशमिति विशेषणात् पुँिलुङ्गिनिर्देशः, यथा निकायं स्वातिरिक्तयोगात् स्वतो यथाऽयोगोळकानुगतविहवत् ब्रह्मादिस्तम्बान्तसर्वभूतेषु गूढं, विश्वस्यैकं परिवेष्टितारं यथा मायावी मायाहस्त्यादीन् परिवेष्ट्य तिष्टति यथा मृगतृष्णोदकरजतादीनि ऊषरशुक्त्यादीन् परिवेष्ट्य स्थितानि तथा विश्वस्यान्त-बहिश्च व्याप्य परिवेष्टितारं ईशं तं विध्वस्तनिखिलोपाधि निष्प्रतियोगिकस्वमात्रमिति ज्ञात्वा ज्ञानसमकालं अमृता भवन्ति ब्रह्मेय भवन्तीत्पर्थः॥ ७॥ ब्रह्ममात्र-प्रबोधादेव तन्मात्रावस्थितिलक्षणंकैवल्यं सिध्यति न तु प्रकारान्तरेणेत्याह— वेदेति । एतं प्रकृतं पुरीतत्युपल्रक्षितस्वाविद्यापदतत्कार्यजातं स्वावशेषतया प्रसित्वा स्वेन रूपेण पूरणात् पुरुषं महान्तं अद्वितीयं आदिखवर्ण स्वप्रकाशचिन्मात्रं स्वाज्ञानतपसः परस्तात् स्वेन रूपेणावस्थितं यः स्वाज्ञान-तत्कार्यापहृवसिद्धः तं आत्मानं स्वमात्रतया विदित्वा तद्देदनसमकालं मृत्युं स्वातिरिक्तमतीत्यापहृवं कृत्वा यत् स्वमात्रमविशिष्यते तत् अतिमृत्यु ब्रह्ममात्रं एति । सम्यज्ज्ञानादृते नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय । स्वाज्ञानप्रभवबन्धनिवृत्तेः स्वज्ञाननिमित्तत्वात् ज्ञानादेव मुक्तो भवतीत्यर्थः ॥ ८ ॥ ज्ञानादृते मोक्षसाधनं नास्तीत्याह—यस्मादिति । यस्मात् पुरुषात् निर्विशेषचिन्मात्रात् परं उत्कृष्टमपकृष्टं वा किंचिन्नास्ति व्याविद्रस्व।तिरिक्तत्वात् , यस्माद्णीयोऽणुतमं नास्ति, यस्मात् किंचित् अपि न ज्यायोऽस्ति यदतिरिक्तस्य मायामात्रत्वात्, निवातप्रदेशस्थवृक्ष इव स्तब्धः स्थाणुरविकारी दिवि स्वे महिम्नि स्वाराज्य एक एवावतिष्ठते निष्प्रतियोगिकांद्वेतरूपत्वात् य एवं तिष्ठति तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्वे त्रिपरिच्छेदवैरळ्यात् । यतः पुरुषादतिरिक्तं न किंचिदस्ति अतस्तन्मात्रज्ञानात् तद्भावापत्तिः ॥ ९ ॥ ज्ञानेतरमार्गावलम्बनां न हि पुरुषार्थिसिद्धिः प्रत्युत बहुळतमदुःखमेवेत्याह—तत इति । यतो ब्रह्म-मात्रज्ञानादेव कैवल्यसिद्धिभेवति ततः तस्मात् यदुत्तरतरं साधनान्तरं नास्ति तद्रुत्तरं निष्कळत्वात् अत एव तत् अनामयं स्वाज्ञानरोगस्याविद्यकत्वेन कारणतुल्यत्वात । य एतत् प्रकृतं स्वातिरिक्तापह्वविद्धद्धं ब्रह्म स्वमात्रमिति विदुः त एव वेदनसमकालं अमृता भवन्ति ब्रह्मैव भवन्ति । अथेति पक्षान्तरद्योतकः । अथेतरे पक्षान्तरावलम्बिनो दुःखमेवापियन्ति न कदाऽपि कैवल्यसुखिनो भवन्ति । ततो ज्ञानादेव कैवल्यसिद्धिरित्यर्थः ॥ १०॥

#### निर्विशेषब्रह्मज्ञानोपायः

सर्वनिनिश्चापी स भगवान् तसात् सर्वगतः शिवः ॥ ११ ॥
सर्वन्यापी स भगवान् तसात् सर्वगतः शिवः ॥ ११ ॥
महान् प्रभुवैं पुरुषः सत्वस्येष प्रवर्तकः ।
सुनिर्मलामिमां शान्तिमीशानो ज्योतिरन्ययः ॥ १२ ॥
अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा सदा जनानां हृदये संनिविष्टः ।
हृदा मनीषा मनसाऽभिक्ल्रसो य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥१३॥

निर्विशेषप्रबोधोपायमाह — सर्वेति । स्वाव्यतिरिक्ताविद्यापदतत्कार्यं सृष्ट्वा तह्यष्टिसमिष्टिस्यूळांशयोगतो विश्वविराडोत्रात्मना सर्वाण्याननानि शिरांसि प्रीवाश्व अस्येति सर्वाननशिरोप्रीवः, इतरावयवानामुपळक्षणमेतत्, तथा स्वाविद्या-पदव्यष्ट्यादिसूक्ष्मांशोपाधिकतैजससूत्रानुज्ञात्रात्मना सर्वेषामाब्रह्मस्तम्वपर्यन्तभूतानां हृदयविळिसितळिङ्गशरीराश्रयः तत्प्रवृत्तिनिमित्तसूत्ररूपत्वात्, तथा स्वाविद्या-पदव्यष्ट्यादिवीजांशयोगतः प्राज्ञवीजानुज्ञेकरसात्मना सर्वतो व्याप्तुं शीळमस्येति सर्वव्यापी स हि भगवान् निरङ्कुशषड्गणैश्वर्यसंपन्नत्वात् । यस्मात् एवं तस्मात् सर्वगतः । तथा स्वाविद्यापदव्यष्ट्यादितुर्योशासङ्गतो द्वितुर्येक्याविकल्पात्मना स्वाविद्यापदस्यूळादिभागत्रयाशिवं प्रसित्वा तुर्योशेऽप्यसङ्गन्वद्वातुः

शिवो भवति । स्वातिरिक्ताविद्यापदाशिवापह्नवसिद्धो वा शिवो भवति ॥ ११ ॥ ज्ञानतत्फळदातेश्वर इत्याह—महानिति । महान् देशकाळाद्यपरिच्छिन्नत्वात् प्रभुः जगचकचाळकत्वेन नियन्तृत्वात् वैशब्दः प्रसिद्धयर्थः पुरुषः स्वेन रूपेण अखिळपूरणात् यः एवंविधः परमेश्वरः एष हि सत्वस्य प्रवर्तकः ये स्वानुप्रह्माजनाः तैः स्वाराधनिधया सत्कर्मोपांसनयोगादीनि कारियत्वा तेषां यत् सत्वं अन्तः करणं तस्य वैमल्यापादनद्वारेणादो प्रत्यक्प्रावण्यमापाद्य ततः प्रत्यम्पिनन्नव्रह्मगोचरं विधाय ततः प्रत्यक्परविभागैक्यकळना यत्र सुदुर्छमतामर्हति तिद्ध निष्प्रतियोगिकव्रह्ममात्रं तत्सम्यज्ञानं प्रत्यप्येतस्य प्रवर्तकत्वात् ,

धातुः प्रसादान्भिहिमानमात्मनः ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्त्वः ॥ इत्यादि परमाद्वैतविज्ञानमिदं भवभयापहम् । भवप्रसादतो छभ्यं भावनारहितं परम् ॥ इति

श्रुतेः स्मृतेश्व । परमेश्वरप्रसादादेव स्वातिरिक्तशान्तिः भवतीत्याह — सुनिर्मेछामिति । स्वातिरिक्तमछापह्वविसद्धां विद्वदनुभवैकगोचरां शान्ति निरितशयानन्दाविभीवळक्षणां विकळेवरमुक्तिं प्रत्ययमेव ईशानः, मुमुश्नोः स्वाविभीवहेतुः स्वयमेवेत्यर्थः । अत एवेश्वरो ज्योतिर्व्ययः चिन्मात्रत्वेन नित्यत्वात् ॥ १२ ॥
ईश्वरस्येव सर्वान्तःकरणयोगतो जीवत्वं स्वयाधात्म्यज्ञानतः स्वभावापित्तं चाह—अङ्गुष्ठमात्र इति । हृद्यस्य खाङ्गुष्ठपिमितिसुषिरवत्त्वेन तृदुपळ्शृचैतन्यस्यापि तन्मात्रत्वमुपचर्यते इति अङ्गुष्ठमात्रः, वस्तुतः पूर्णत्वात् पुरुषः
सपादिषु रज्वादिवत्, सर्वान्तःकरणावभासकत्वेन सर्वभूतान्तरात्मा, प्रत्यगात्मरूपेण सदा जनानां हृदये सिन्निविष्टः हृदयाख्यसूक्ष्मशरीरसत्तास्फूर्त्यानन्दप्रदत्वात् , हृद्वा हृदयस्थबुद्ध्या मनः ईष्ट इति मनीषा संकल्पादिमन्मनसाऽभिक्लप्रः प्रकाशितः । यद्वा—हृद्वा "हृज् हृरणे" इति धातोः नेति नेतीति
स्वातिरिक्तप्रतिपेधोपदेशेन मनीषा ज्ञानिवज्ञानात्मना मनसा सम्यज्ज्ञानेन
च अभिक्तरप्रोऽभिप्रकाशितः । य एतत् निर्वशेषं ब्रह्म स्वमात्रमिति विदुः त
एव अमृताः भवन्तीत्युपचर्यते, पुरैव तेषां नित्यामृतस्वरूपत्वात् ॥ १३॥

## ईश्वरस्य सर्वमयत्वम्

सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात् ।

स भूमिं विश्वतो वृत्वाऽत्यतिष्ठद्शाङ्गुलम् ॥ १४ ॥

पुरुष एवेदः सर्व यद्भृतं यच भन्यम् ।

उतामृतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति ॥ १५ ॥

स्वाविद्यामवष्टभ्य सर्वस्रष्टृत्वं स्वसृष्टोपाध्यनुप्रवेशतो जीवत्वं स्वज्ञानतः स्वभावापत्ति चाह—सहस्रेति । समष्टिजीवात्मना सहस्राणि शीर्षाण्यस्येति सहस्रशीर्षा, पुरुष: पूर्णत्वात् । सहस्राक्ष इत्यादाविप एवमेव योजना । स प्रकृतेशः भूमि भूम्युपलक्षितभौतिकजातं सर्वतो विश्वतोऽन्तर्विहिश्व वृत्वा त्र्याप्य अत्यतिष्ठदशाङ्कुलं हिरण्यगर्भे विराजं चातीत्य स्वे महिम्नि अत्य-तिष्ठत् । यानि यानि दशसङ्ख्याकानि तानि तान्यङ्गुलपरिमाणोपलक्षितानि तानि सर्वाण्यतीत्य स्थितवानिति वा । अथवा भौतिकजातमन्तर्बहिर्व्याप्य तदपेक्ष्य दशाङ्गुलमयतिष्ठत्, दशाङ्गुलवचनं निरवधिकमहत्त्वोपलक्षणार्थम् ॥ १४ ॥ यत् सर्वकल्पनाधिष्ठानं तदेव सर्विमित्याह—पुरुष एवेदिमिति। पुरुषातिरिक्तस्य मायामात्रत्वेन कारणतुल्यत्वात्, "पुरुषान्न परं किंचित् सा काष्टा सा परा गतिः" इति श्रुतेः, पुरुषातिरेकेण यद्भूतं यच भन्यं यद्वर्तमानकालिकं च तदपि मायामात्रम् । तत्कल्पनाधिष्ठानं पुरुषमात्रमेवेत्याह— उतामृतत्वस्येशान इति । उतापि स्वातिरिक्तमार्त्यापह्नवसिद्धामृतत्वस्येशानः प्रमेश्वरः खाज्ञानबन्धनिरासकत्वात् यद्दृश्यजातमन्नं, सम्यज्ज्ञानेनाद्यत इत्यन-शब्देन मायातत्कार्यमुच्यते, इत्यंभूतान्नेन वस्तुस्वभावमतिलङ्घय तदितरिकेण अतिरोहति जायते, कार्यजातस्यःपि सत्ताप्रदत्वेनाधिष्ठानत्वादीशानो नियन्ता परमेश्वर एवेत्यर्थः । यत्पुरुषतत्त्वमन्नेन कार्यरूपेण रोहति स्वगतहेयांशापाये स एवामृतत्वस्येशानः ॥ १५ ॥

#### ईश्वरस्य सर्वप्रत्यक्त्वम्

सर्वतः पाणिपादं तत् सर्वतो ऽक्षिशिरो मुखम् ।
सर्वतः श्रुतिमङ्कोके सर्वमावृत्य तिष्ठति ॥ १६ ॥
सर्वेन्द्रियं गुणाभासं सर्वेन्द्रियविवर्जितम् ।
सर्वेस्य प्रमुमीशानं सर्वेस्य शरणं भुहृत् ॥ १७॥
नवद्वारे पुरे देही हश्सो छेछायते बहिः ।
वशी सर्वस्य छोकस्य स्थावरस्य चरस्य च ॥ १८ ॥

ईश्वरस्य सर्वप्रत्यक्तवेन सर्वात्मकतामाह—सर्वत इति । ब्रह्मादिस्तम्बान्त-प्राणिपटलपाणिपादा अस्यैव पाणिपादा इति सर्वतःपाणिपादं तत् प्रकृतं ब्रह्म । सर्वतोऽश्विशिरोमुखं इत्यादेरप्येवमेव विग्रहः । तथा सर्वतःश्रुतिमङ्कोके प्राणिनिकाये । किं बहुना, स्वातिरिक्तसर्वप्रपञ्चं सिचदानन्दरूपेण आवृत्य तिष्ठति ॥ १६ ॥ ईश्वरस्य स्वविकल्पितप्रपश्चासङ्गतया सर्वसाक्षित्वं सर्व-नियन्तृत्वादिरपीत्याह — सर्वेति । सर्वाणि श्रोत्रादीनीन्द्रियाणि तेषां गुणाः शब्दादयो यद्धिगमादाभासमात्रतया दृश्यन्ते तत् सर्वेन्द्रियगुणाभासं, वस्तुतः सर्वेन्द्रियविवर्जितं सर्वस्य प्रभुं स्वामिनं ईशानं नियन्तारं सर्वस्य शरणं सर्वापद्रक्षकत्वात् सुद्धत् मित्रं सर्वावस्थायां हितकरम् । सर्वाणि पदानि प्रथमान्तानि नपुंसकानि । प्रभुं इत्यत्र लिङ्गविभक्तिव्यत्ययो द्रष्टव्यः ॥ १७॥ ग्रन्थलाघवात् बुद्धिलाघवमाश्रयणीयं इति न्यायात् एतस्यार्थस्य दुरवगाह्य-त्वेनोक्तार्थमेव पुनः पुनरुच्यते । शोधितजीवेशयोरेकत्वमसकृदुक्तम् । स्वमाया-विकल्पितकार्यानुप्रवेशतो जीवत्वं तन्नियन्तृत्वं स्वज्ञानतः स्वमात्रतां च पुनरप्याह—नवद्वार इति । शिरसि सप्तद्वाराणि द्वाववाञ्चौ एतानि नवद्वाराणि यस्मिन् तस्मिन् नवद्वारे पुरे शरीरे प्रविश्य देही पुराभिमानी सन् संसरित । क्यं इत्यत्र जाप्रदाद्यिमानं क्रमेण गत्वा हित्वा ज्ञानविज्ञानाभ्यां सर्वे हत्वा

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> बृहत्—मु. B 26

तुरीयं गच्छिति सम्यज्ज्ञानेन तदिप हत्वा तुरीयातीतं स्वमात्रतया गच्छितीति वा हंसः परमात्मा छेछायते तद्विहिरेव भूत्वा छीछया चरित संसरतीव। अस्य वशे सर्व वर्तत इति वशी सर्वस्य छोकस्य, स्थावरस्य चरस्य च वशी सर्वनियन्तेत्यर्थः ॥ १८॥

## परमात्मवेदनाच्छोकनिवृत्तिः

अपाणिपादो जवनो ग्रहीता पश्यत्यचक्षुः स शृणोत्यकर्णः । स वेत्ति वेद्यं न च तस्यास्ति वेत्ता तमाहुरम्यं प्रुरुषं महान्तम् ॥ अणोरणीयान् महतो महीयानात्मा गुहायां निहितोऽस्य जन्तोः। तमऋतुं पश्यति वीतशोको घातुः प्रसादान्महिमानमीशम् ॥२०॥ वेदाहमेतमजरं पुराणं सर्वीत्मानं सर्वगतं विभुत्वात् । जन्मनिरोधं प्रवदन्ति यस्य ब्रह्मवादिनो हि प्रवदन्ति नित्यम् ॥२१॥

निष्कळेथरस्यापि स्वविद्यया करणग्रामराहित्यं तत्तद्धापारवत्त्वं सर्वज्ञतामनन्यवेद्यतामद्वितीयत्वं चाह—अपाणीति । पाणिपादा यस्य न विद्यन्ते
सोऽयं अपाणिपादः निर्विशेषत्वात् तथाऽपि ज्ञाताज्ञातसाक्षितया तत्र तत्र
गच्छतीवेति जवनः स्वाभेदेन सर्वग्राहकत्वात् ग्रहीता च । शिष्टकर्मेन्द्रियाणामुपछक्षणमेतत् । स्वयं अचक्षुरिप स्वमावेन चक्षुस्तद्विषयं च पश्यित कर्णहीनोऽपि
श्रोत्रतद्वृत्तिविषयं शृणोति । शिष्टज्ञानेन्द्रियाणामुप्रछक्षणमेतत् । कि बहुना,
सोऽयं परमात्मा यद्ध्यष्टिसमिष्टबाद्धान्तःकरणैर्वेदनीयं वेद्यं तत्सर्वं युगपत् वेत्ति
सर्वज्ञत्वात् । विषयग्राहिकरणग्रामग्राहकवत् वेत्तृवेदियता कश्चित् स्यादिसत
आह—न च तस्यास्ति वेत्तेति, "विज्ञातारमरे केन विजानीयात्" इति
श्रुतेः । तं प्रकृतं अग्रे भवं अप्रयं पुरुषं महान्तं त्रिविधपरिच्छेदशून्यं आहुः
ब्रह्मविदः,

न व्यापित्वादेशतोऽन्तः कारणत्वान काळतः । न वस्तुतोऽपि सार्वात्म्यादानन्त्यं ब्रह्मणि त्रिधा ॥ इति चिन्द्रकोक्तेः ॥ १९ ॥ परमात्मन एकत्वं तज्ज्ञानात्कैवल्यं तज्ज्ञानाधिकारतां चाह—अणोरिति। अणोरणीयान् परमाणुवत् सूक्ष्मबुद्धयादेरिप सूक्ष्मतमत्वात्, महतो महीयान् आकाशादेर्महतोऽपि महत्तमत्वात् । बुद्धयाकाशसापेक्षमणुत्वं महत्त्वं च न स्वतः, क्रवस्य निष्प्रतियोगिकात्ममात्रत्वात् ,

### आत्ममात्रमिदं सर्वमात्मनोऽन्यन्न किंचन ॥

इति श्रुतेः । यदि स्वाज्ञविकल्पिता हृदुहा तदा तत्र प्रत्यक्त्वेन निहितः । कस्य गुहेत्यत्र जिमज्जन्तोः स्थूलशरीरस्य हृदयाविन्छन्नबुद्धिः गूहनात् गुहेत्युच्यते । यः प्रत्यगात्मतया प्रकृतः तमऋतुं नानाविधसङ्कलपविरळं महिमानं निरविधक-महद्भूपं स्वातिरिक्तप्रसनेशं, " सर्वसंहारसमर्थः" इति श्रुते: । इत्थंभूतं प्रत्यक्तत्त्वं प्रतत्त्वा भेदेन प्रत्यक्परिभदाऽसहपरब्रह्मतया वा धातुः ईश्वरस्य प्रसादात् यः पश्यति यदा सोऽयं तदा वीतस्वातिरिक्तास्तिताप्रभवशोको भवति ॥ २० ॥ उक्तार्थदार्ढ्याय मन्त्रदृगनुभवमाह—वेदेति । वेदाहं इत्याचार्यपदारूढा मन्त्रद्रष्टा मुनिः । किं वेदेत्यत्र एतं अध्यायत्रयप्रतिपादितं अजरं अपक्षयशून्यत्वात् पुराणमिति च जन्मादिषड्भावविकारप्रतिषेधः, कूटस्थनित्यं, सर्वश्चासावात्मा चेति .सर्वीत्मानं सर्वेषामात्मानमिति वा सर्वगतं सर्वव्यापिनम् ! कुत एव-मित्यत्राह — विभुत्वादिति । आकाशादिविविधकार्यरूपेण भवतीति विभुः, तस्मात् सर्वगतम् । यस्य जगज्जन्मनिरोधं प्रवदन्ति एतदेव परमेश्वरकर्मेति ब्रह्मवादिनः हिः प्रसिद्धौ प्रवदन्ति नित्यं महाप्रळयमहासर्ग-अवान्तरप्रळयावान्तर-सर्ग-सुषुप्तिप्रबोधेषु मध्ये च । यद्वा-जन्मनिरोधं जन्माभावं यस्य वदन्ति तमहं वेदेत्यन्वयः । स्वविकल्पितमायातत्कार्यापाये स एवेश्वरः परमात्मा स्वमात्रमवशिष्यत इति तदिप वेदाहमित्यभिप्रायः॥

इति तृतीयोऽध्यायः

# चतुर्थोऽध्यायः

ईश्वरात् सम्यज्ज्ञानप्रार्थना

य एकोऽवर्णी बहुधा शक्तियोगाद्वर्णीननेकान् निहितार्थी द्धाति। वि चैति चान्ते विश्वमादौ स देवः सनो बुद्धचा शुभया संयुनक्तु॥

अभ्यासस्य तात्पर्यछिङ्गत्त्वात् वक्ष्यमाणार्थस्य दुरवगाह्यत्वाच जामितां विहायोक्तार्थमेव पुनः पुनरावर्तयित । चतुर्थाध्याये ईश्वरात् सम्यज्ज्ञानप्रार्थनं तत्त्वंपदार्थशोधनं द्वैतस्य मिध्यात्वं अद्वैतस्य सत्यत्वं निष्प्रतियोगिकत्वं च सम्यज्ज्ञानस्य केवल्यान्तरङ्गसाधनत्वं च वक्ष्यते । तत्रादौ मुमुक्षोरिश्वरात् सम्यज्ज्ञानप्रार्थनमाह—य एक इति । यः चिद्धातुः एकोऽद्वितीयत्वात् नामक्त्पवैरात्यात् अवर्णः निर्विशेषत्वात् बहुधा बहुप्रकारमायाशक्तियोगात् अनेकान् वर्णान् नामकृत्पाणि, यस्य स्रष्टव्यविषयेक्षणे निहितो निक्षित्तोऽर्थः, दधाति व्याकरोति, पूर्वं स्वेक्षणतो नामकृत्यवाकरणं कृत्वा पश्चात् बहिव्यांकरोति । अन्ते संहारकाछे विश्वं वि चैति व्येति च, अन्तर्भावितिणजर्थोऽयं शब्दः, विगमयित स्वात्मिन सर्वमुपसंहरित । चकारात् आदौ दधातीति जगदुत्पत्तिस्थितिष्यक्रयक्तरणत्वं द्योत्यते । य एवंविधः परमेश्वरो विजयते स नो बुद्धवा शुभया संयुनक्तु ससाधनतत्त्वज्ञानकृत्या शुभया धिया योजयतु ॥ १ ॥

ं ईश्वरस्यैव स्वमायया निखिलकार्यप्रवेशः

तदेवाग्निस्तदादित्यस्तद्वायुस्तदु चन्द्रमाः ।
तदेव <sup>1</sup>शुक्रं तद्वद्धा तदाप<sup>2</sup>स्सप्रजापितः ॥ २ ॥
त्वं स्त्री त्वं पुमानिस त्वं कुमार उत वा कुमारी ।
त्वं जीर्णो दण्डेन वंचिस त्वं जातो भवसि <sup>3</sup>सर्वतोमुखः ॥ ३ ॥

¹ शुक्रममृतंत—अ, अ १, अ २, क. ² स्तत्प्र—उ, मु. ³ विश्वतो—अ, क.

नीलः पतङ्को हरितो लोहिताक्षस्तटिद्गर्भ ऋतवः समुद्राः । अनादिमत्त्वं विमुत्वेन वर्तसे यतो जातानि मुवनानि विश्वा ॥४॥

स्वमायायोगतः आधिदैविकोपाधीनुत्पाच तेष्वनुप्रविश्य अस्याद्याख्यामव-लम्ब्य तिन्नयन्तृत्वेनौपि स्वयमेव अवतीत्याह—तदेवेति । तदेव ईश्वरतत्त्वं अग्निसूर्यवाय्वाख्यं तच्चन्द्रादिरूपेणापि स्थितं, तदु अपि, अस्य सर्वत्रान्वयो द्रष्टच्यः, तदेव शुक्रं नक्षत्रजालवत् स्थितं, शुक्कमिति वा पाठे विराड्पेणापि स्थितं, तद्भद्ध तदापः अवभिमानिदेवतारूपत्वात् , स हि प्रजापतिः चतुरानन-रूपत्वात् "एष ब्रह्मैष इन्द्रः" इत्यादिश्वतेः । अग्र्यादित्यादीनां वाक्चक्षुरादि-समष्टित्वात् वागादिसमिष्टप्रहणं इतरसमष्टीनामुपलक्षणार्थम् ॥ २ ॥ स्वमाया-शक्ता निख्ळिकार्योपाधीन् सृष्ट्वा तत्र घटाकाशवत् जळचन्द्रवच प्रविश्य तत्तदाख्यां प्राप्तवद्भातोऽपि स्वयमीश्वरं एवेत्याह—त्वमिति । त्वमेव स्त्रीपुंन-पुंसकमेदेन स्थितोऽसि, तत्र कुमारकुमारीरूपेणापि स्थितोऽसि, त्वं जीर्णो जरठः करकल्रितदृण्डेन वंचिस संचरिस । िकं वहुना, त्वमेव मायया सर्वतोसुखः नानाऽऽकारेण मायया जात इव लक्ष्यसे ॥ ३ ॥ तिर्यगादिरूपेणापि त्वमेव वर्तस इत्याह —नील इति । नीलः पतङ्गः कृष्णभ्रमरादिः हरितः शुकादिः लोहिताक्षः कोकिलादिः तटिद्रभो मेघः ऋतवो वसन्तादयः षद् समुद्राः ळवणाद्याः सप्त । नीळपतङ्गादिस्त्वमेवेत्यर्थः । आदिमन भवतीति अनादिमत् उत्पत्त्यादिरहितः त्वमेव । तव देशकाळवस्त्वपरिच्छिन्नत्वात् विभुत्वेन वर्तसे विभुत्वेन वर्तमानमि त्वमेवेति सर्वत्रानुषज्यते । यतो भुवनानि भूरादीनि विश्वा विश्वानि जातानि, भुवनाद्याविर्मावितरोभावाधिकरणमपि त्वमेव ॥ ४ ॥

### जीवेश्वरभेदो मायिकः

अजामेकां लोहितशुक्रकृष्णां बह्वीः प्रजाः <sup>1</sup>सुज्यमानां सरूपाः। अजो ह्येको जुषमाणोऽनुशेते जहात्येनां मुक्तमोगामजोऽन्यः॥

<sup>&#</sup>x27; सजमा—अ, १, अ २, क, उ, मु.

द्वा सुपर्णी सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते । तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद्वत्त्यनश्चन्नन्योऽभिचाकशीति ॥ ६ ॥ समाने वृक्षे पुरुषो निमग्नोऽनीशया शोचित मुह्यमानः । जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशमस्य महिमानमिति वीतशोकः ॥७॥

इदानीं तेजोऽननलक्षणां प्रकृतिं तद्रिकारप्रपञ्चस्येश्वरविवर्ततां ईश्वरस्य तदसङ्गत्वेन तत्कारणतां तद्गतिवशेषांशापह्नवबोधतः कैवल्यसिद्धिं चाह— अजामिति परमार्थदृष्ट्या कालत्रयेऽपि या न जायते तां अजां ब्रह्ममात्रप्रवोध-समकालं मूलप्रकृतेरलञ्घात्मकत्वात् । स्वाज्ञदृष्ट्या तस्या एकत्वमनेकत्वं चाह— एकामिति । मूलप्रकृतेरेकत्वात् । लोहितशुक्रकृष्णां तेजोऽबन्नानि सृष्ट्वा तत्तद-वस्थाऽऽपन्नत्वात् । यद्वा—रजस्सत्त्वतमोगुणात्मिकाम् । गुणत्रयानुयोगतो बह्धीः अनेकाः प्रविभक्तरूपेण जायन्त इति प्रजाः कारणप्रविभक्तरूपेण व्यज्यमानाः छोहिताद्यात्मना रजआद्यात्मना वा सरूपाः स्वसमानरूपाः सृज्यमानां उत्पाद-यन्तीमजां वस्तुतो जन्मराहित्यात् अजो ह्येकः पूर्वोक्तामजां जुषमाणोऽनुशेते क्षेत्रज्ञस्य स्वाविद्यापाशपाशितत्वेन तत्परवशत्वात् । तथाऽप्ययं तदसङ्गचिन्मात्र-स्वरूपः प्राकृतपञ्चकोशेषु जलचन्द्रवद्नुप्रविश्य तद्धर्मान् स्वधर्मत्वेनोररीकृत्य प्रकृतिप्राकृतपरवशोऽनुवर्तते । सर्वानर्थम् छकारणभूतां भुक्तभोगां वान्ताशनिमव एनामन्योऽजः परमेश्वरो जहाति स्वमात्रज्ञानाग्निना भस्मीकरोतीत्यर्थः ॥ ९ ॥ एकः प्रकृतिगुणान् भजमानः तत्परतन्त्रतया संसरति, अपरस्तां परित्यज्य नित्यमुक्ततया अवतिष्ठत इति योऽर्थोऽभिहितः तमेतमर्थं भङ्गचन्तरेणाच्छे— द्वासुपर्णेति । द्वा द्वौ घटाकाशमहांकाशस्थानीयौ जीवपरमात्मानौ सुपर्णो सुपर्णौ शोमनपतनगमनौ सयुजा सयुजौ विम्त्रप्रतिबिम्बभावमापन्नौ सखाया सखायौ समानाख्यानौ समानाभित्र्यक्तिकारणौ चेतनत्वाजत्वसामान्यात् किंचिज्ज्ञत्वसर्व-इत्वोपाधिकत्वेन नियम्यनियामकत्वेन शुद्धयशुद्धयुपाधिकत्वेन च प्रकृतिप्राकृत त्वेन समानं उच्छेदधर्मवत्त्वात् वृक्षं परिषस्वजाते परिष्वक्तवन्तौ । तयोः कार्यकारणोपाधिजीवेशयोर्मध्ये लिङ्गशारीरामिमानी अन्यो जीवः पिप्पलं पुण्य- पापकमंफलनिष्पन्नं स्वादु विविधविषयजफलं अत्ति मुङ्के । जीवात् अन्यः परमेश्वरः पिप्पलं जीववत् अनश्नन् स्वयमविकृतः सन् अभिचाकशीति स्वातिरिक्तं नेतीत्पितः पश्यनुदास्ते । यथा व्योमासनादित्यः स्वप्रकाश्यं प्रकाशयन् प्रकाशरूपेणास्ते तथा अयमीश्वर इत्यर्थः ॥ ६ ॥ जीवेशावनृद्धा जीवस्य स्वयाथात्म्यज्ञानात् केवल्यसिद्धिमाह—समान इति । पुण्यपापफलमोगायतनत्वेन समाने वृक्षे स्वाविद्याद्वयतत्कार्यपञ्चकोशात्मके स्वेन रूपेण सर्वत्र प्रणात् पुरुषः परमेश्वरो निमग्नः स्वाविद्याजल्धौ प्रतिविध्वितत्वात् स्वस्वरूपतिरोधानं कर्तुं अनीशया स्वाविद्यया कर्ता भोक्ता सुखी दुःखी इत्यादिश्वर्यनुरोधेन स्वातिरिक्तासदपह्वसिद्धं निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रमसन्न हि '' इत्यादिश्वर्यनुरोधेन स्वातिरिक्तासदपह्वसिद्धं निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रमसन्न हि '' इत्यादिश्वर्यनुरोधेन स्वातिरिक्तासदपह्वसिद्धं निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रमिति ब्रह्मनिद्धिर्थेः तत्त्वज्ञानिभिः जुष्टं ब्रह्ममात्रं यदा स्वावशेषतया पश्यित तदा वीतस्वातिरिक्तास्तिताप्रभवशोको भवतीत्यन्वयः । कीदशमात्मानं पश्यित इत्यत्र स्वाविद्याद्वरत्कार्यात् अन्यं स्वावशेषतयाऽवस्थातुं ईशं तस्य प्रस्पामिन-परमात्मनो महिमानं प्रस्पक्परिवभागैक्यासहसत्तासामान्यरूपं यदा पश्यिति तदा ब्रह्ममात्रप्रवोधतो वीतशोको ब्रह्मैव मवति ॥ ७ ॥

## मायाऽधिष्ठातुरीश्वरस्यैव सर्वस्रष्टृत्वम्

ऋचो अक्षरे परमे ज्योमन् यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुः । यस्तन्न वेद किसृचा करिष्यित य इत्तद्विदुस्त इमे समासते ॥८॥ छन्दांसि यज्ञाः कतवो त्रतानि भूतं भव्यं यच्च वेदा वदन्ति । असान् मायी सृजते विश्वमेतत्तिस्मिश्चान्यो मायया संनिरुद्धः॥ मायां तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् । ¹अस्यावयवभूतैस्तु व्याप्तं सर्विमिदं जगत् ॥ १०॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> तखा—अ, मु.

यो योनि योनिमधितिष्ठत्येको यस्मिन्निदं सं च वि चैति सर्वम् । तमीशानं वरदं देवमीडचं निचाय्येमां शान्तिमत्यन्तमेति ॥११॥

ब्रह्ममात्रज्ञानतत्साधनानामीश्वराधीनत्वं ईश्वरभावादते तेषां वय्यर्थ्यमीश्वर-भावादेव कैवल्यसिद्धि चाह—ऋच इति । ऋगादिसर्वे वेदाः अक्षरे परमे परमाक्षरे व्योमन् परमाकाशे परमात्मिन निषेदुः यस्मिन् पूर्वोक्तपरमाक्षरे देवा विराडादयः अग्र्यादयश्च अधि उपरि निषेदुः आश्रिताः तिष्टन्ति । ऋगादिवेद-प्रतिपादितसत्कर्मानुष्टानसञ्जातचित्तशुद्धिसाधनचतुष्टयसहकृतपारमहंस्यधर्मपूगव-दनुष्टितश्रवणादिस आतसम्यज्ज्ञानतो यो यदि यद्रह्म सर्वापह्नवसिद्रमिति सर्ववेदान्तार्थं तत् स्वमात्रमिति न वेद स तदा ऋचा तदुपलक्षितनिखलवेद-वेदान्तैः किं करिष्यति, न किमपि प्रयोजनं भवतीत्यर्थः, " एवं तं परमज्ञात्वा वेदैर्नास्ति प्रयोजनम् " इति स्मृते: । ये वेदोक्तकर्मानुष्ठानतः चित्तशुद्धिमेत्य यथोक्तसाधनविशिष्टकृतवेदान्तश्रवणादिसम्यज्ज्ञानेन इत् तत् लभ्यं ब्रह्म स्वावशेषतया विदुस्त इमे ब्रह्मविद्वरीयांसः स्वे महिम्नि समासते कृतकृत्या ब्रह्मेव भवन्तीत्यर्थः ॥ ८॥ यद्ययं सिवशेषत्रह्मवित् तदाऽयमीशभावमेत्य स्व-शक्ता पुरुषार्थोपयोगिवेदादीन् तन्निवत्ययागादीन् तत्साध्यकालत्रयपरिच्छिन-व्यष्टिसम्ह्यात्मकप्रपञ्चजातं सृष्ट्वा तत्र जलचन्द्रवदनुप्रविश्य स्वाविद्याकाम-कर्मपाशै: सुतरां बद्धो जीवाख्यां लभत इत्याह—छन्दांसीति । छन्दांसि ऋगादिचतुर्वेदाः पञ्च यज्ञाः ज्योतिष्टोमादयः ऋतवः सयूपाः व्रतानि कृच्छृचान्द्रायणादीनि भूतं भव्यं भविष्यत् यच वेदा वदन्ति, यज्ञादिसाध्यत्वेन भूतादिकालपरिच्छिन: प्रपञ्च इत्यर्थे वेदा एव प्रमाणमित्येतत् । यच्छन्द: सर्वत्र संबध्यते । अस्मात् अकाराख्यात् ब्रह्मणः, एतत्सर्वमुत्पन्नमित्यध्याहार्यम् । कथं ब्रह्मणो जगत्कारणतेत्यत आह—मायी सृजते विश्वमिति। निर्विशेष-ब्रह्मणोऽपि मायायोगतः सविशेषतया सर्वस्रष्टृत्वमुपपद्यते । तस्मिन् ईश्वरसृष्ट-व्यष्ट्यादिप्रपञ्चे य ईशभावमापन्नः स एव मायया सन्निरुद्धः ततो मायया

<sup>1</sup> परमं दे-अ १.

अन्यः सन् परिवर्तते ॥ ९ ॥ स्वाधिष्ठेयमायायाः प्रकृतित्वं तदारोपाधिकरणस्य मायित्वं स्वादित्याह — मायामिति । या परमार्थदृष्ट्या मा न भवति तां मायां तु मायामेव स्वाज्ञदृष्टिप्रकृतप्रकृतिं विद्यात् जानीयात् । अत्रेशत्वेन य उक्तः तं मायिनं तु मायाऽविच्छिन्नमेव मायाऽधिष्ठातारं महेश्वरं विद्यात् । अस्य मायिनः अवयवभूतैः घटाकाशजलचन्द्रस्थानीयैः आकाशादिः सन् आकाशादिः स्फुरतीति व्याप्तं सर्विमिदं जगत् महाकाशव्याप्तेरध्यस्तत्वात् न तु स्वपरिणामित्वेन। तुशब्दत्रयस्यापि अवधारणमर्थः । यद्वा-मायाऽधिष्ठातुरीश्वरस्य अवयवसूतैः स्वस्मिन्नध्यस्तत्वात् तदेकदेशभूतैः मायातत्सामध्यैः तद्विवर्तत्वेनैव व्याप्तं सर्विमिदं जगत् । स्वाध्यस्तसर्वकलनानिवृत्तये मुमुक्षुभिः यतः कर्तव्यः इत्यंभिप्रायः ॥ १० ॥ मायायोनेः अवान्तराकाशादियोनीनां च अद्वितीयेश-स्याधिष्ठातृत्वं, मायाऽधिष्ठानतो वियदायुत्पत्तिहेतुत्वं, वियदायवान्तरयोनिमवष्ट-भ्येतरेषां सृष्ट्यादिहेतुत्वं, तत्सर्वाधिष्टानभूतपरमेश्वरयाथात्म्यज्ञानात् मोक्षसिद्धि चाह—यो योनिमिति। यः प्रकृतः परमेश्वरः योनि मूलप्रकृतिं कारणोपाधि-रूपां पुनः प्राकृतयोनि कार्योपाधिरूपां च अधितिष्ठति तत्सत्तास्क्र्तिप्रदत्वात्। यद्वा-योनि योनि प्रत्यन्तर्यामिरूपेणाधितिष्ठति । यः सर्वयोन्यधिष्ठाता स एकोऽद्वितीयः। यस्मिन् मायाऽऽधारेश्वरे सर्वमिदं जगत् समेति संहारकाले विल्रयं याति पुनः सृष्टिकाले वि चैति वियदादिरूपेण तादात्म्यं प्रतिपद्यते तं प्रकृतं ईशानं स्वांशजजीवामिलिषतवरप्रदातारं देवं वेदैवेदिविद्धिः ईडर्थ अहमस्मीति निचाय्य साक्षात्कृत्य स्वातिरिक्तप्रकृतिप्राकृतापह्वसिद्धां परमशान्ति विदेहमुक्ति एति ॥ ११ ॥

## ज्ञानार्थमीश्वरप्रार्थना

यो देवानां प्रभवश्चोद्भवश्च विश्वाधिको रुद्रो महर्षिः । हिरण्यगर्भ <sup>1</sup>पश्यत जायमानं स नो बुद्धचा शुभया संयुनक्कु ॥

¹ प्रयति—अ, अ १, क. B 27

यो देवानामिषपो यस्मिन् छोका अधिश्रिताः। य ईशे अस्य द्विपदश्चतुष्पदः कान्मै देवाय हविषा विधेम ॥ १३॥

हिरण्यगर्भोपास्येश्वरं प्रति सम्यज्ज्ञानं प्रार्थयति— य इति । उक्तार्थोऽयं मन्तः । पश्यत अपश्यत् , व्यय्ययेनात्मनेपदं , बहुळं छन्दिस , अमाङ्योगेऽपी-यडमावः । अवान्तरिस्थितिकर्तृत्वेन वेदप्रवर्तकत्वेन च निरीक्षणं कृतवानित्यर्थः ॥ १२ ॥ देवान् प्रति स्वामित्वं सर्वछोकाश्रयत्वं जीवजातियन्तृत्वं मुमुक्षुभिरुपास्यत्वं चाह—य इति । यः प्रकृतः परमेश्वरः व्यष्टिसमष्टि-देवानामिष्यः कारणोपाधिकत्वात् यस्मिन् भूरादयो छोकाः अधिश्रिताः ओतप्रोतत्योपरिश्रिताः अस्य द्विपदो मनुष्यादेः चतुष्पदः पश्चादेश्च यः कारणोपाधिः ईशे ईष्टे , तकारछोपश्छान्दसः , कस्मै काय सुखरूपाय , स्मैभावः छान्दसः , तस्मै देवाय हिवधा विधेम चरुपरोडाशादिभिः परिचरेम , विधेः परिचरणकर्मणः एतदूपम् ॥ १३ ॥

### ईश्वरज्ञानादेव पाशविमोकः

सूक्ष्मातिस्कृमं किल्लिस्य मध्ये विश्वस्य स्रष्टारं तमनेकरूपम् । विश्वस्यैकं परिवेष्टितारं ज्ञात्वा शिवं शान्तिमत्यन्तमेति ॥१४॥ स एव कालो मुवनस्य गोप्ता विश्वाधिपः सर्वभूतेषु गृढः । यस्मिन् युक्ता ब्रह्मर्षयो देवताश्च तमेवं ज्ञात्वा मृत्युपाशांशिल्लनति ॥ घृतात् परं मण्डमिवातिस्कृमं ज्ञात्वा शिवं सर्वभूतेषु गृढम् । विश्वस्यैकं परिवेष्टितारं ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपाशः ॥ १६ ॥ एष देवो विश्वकर्मा महात्मा सदा जनानां हृद्ये संनिविष्टः । हृदा मनीषा मनसाऽभिक्ल्क्ष्रो य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥

<sup>1</sup> विश्वाधिकः-क.

यदाऽतमस्तन्न दिवा न रात्रिर्न सन्न चासि च्छव एव केवलः ।
तद्शरं तत् सिवतुर्वरेण्यं प्रज्ञा च तसात् प्रस्ता प्रराणी ॥१८॥
नैनमूर्ध्व न तिर्यञ्चं न मध्ये परिजयभत् ।
न तस्य प्रतिमाऽस्ति यस्य नाम महद्यशः ॥ १९ ॥
न संदशे तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा पश्यति कथ्यनैनम् ।
हृदा हृदिस्थं मनसा य एनमेवं विदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ २०॥

ईश्वरस्य परमसूक्ष्मत्वं सर्वकारणत्वं सर्वसाक्षित्वं स्वज्ञानान्मोक्षप्रदत्वं च पुनरप्याह—सूक्ष्मेति । पृथिव्याद्यव्यक्तान्तानि पूर्वपूर्वापेक्षया उत्तरोत्तराणि सूक्ष्मतराणि, पृथिन्याद्यन्यक्तान्तगतसूक्ष्मादपि परमेश्वरतत्त्वं अतिसूक्ष्मं "केश-कोटयंशैकमागसूक्ष्मं ब्रह्म सुखात्मकम् " इति ब्रह्मप्रणवोक्तेः, खातिरिक्तत्वेन किललस्य स्वाविद्यापदतत्कार्यजातस्य मध्ये विश्वविश्वाद्यविकल्पानुक्रैकरसान्ता-त्मनाऽवस्थितं स्वाज्ञदृष्टिविकल्पितविश्वस्य स्रष्टारं तं तच्छन्दार्थं नानाजल-पात्रानुगतचन्द्रवत् स्वाविद्यापदतत्कार्येषु अनेकरूपवदवस्थितं स्वविवतंविश्वस्यैकं अधिष्ठानं स्वाधिष्ठेयसत्तास्फूर्तिसुखप्रदत्तया तदन्तर्वहिः परिवेष्टितारं वस्तुतः स्वातिरिक्ताशिवापह्नवसिद्धं शिवं स्वमात्रमिति ज्ञात्वा शान्तिमत्यन्तमेति ब्याख्यातम् ॥ १४ ॥ ईश्वरस्य सर्वस्रपृत्वपालकत्वोपसंहारकत्वं प्रस्यक्तवं सर्वाप्यत्वं ज्ञानैकगम्यत्वं चाह—स एवेति । यः प्रकृतः स एव परमेश्वरः स्वातिरिक्तं कलयित स्वात्मसात्करोतीति कालः । काले इति पाठान्तरम् । तंत्र जीवसञ्चितकर्मपरिपाककाले भुवनस्य तत्तत्कर्मफलानुरोधेन गोप्ता रक्षिता विश्वाधिपः विश्वस्वामी सर्वभूतेषु अनुप्रविष्टत्वेन गूढः । यस्मिन् संविन्मात्रेश्वरे ब्रह्मर्षयः सनत्कुमारादयः देवताश्च हिरण्यगर्भादयः युक्ताः एकतां गताः तं ईश्वरं ज्ञात्वा सोऽहमस्मीत्यपरोक्षीकृत्य स्वाज्ञानस्य मृत्युहेतुत्वेन मृत्युः स्वाज्ञानं तद्भृतिभिः पाश्यते बध्यत इति स्वाज्ञानवृत्तयः पाशाः तान् मृत्युपाशान् छिनति, ''मृत्युर्वे तमः '' इति श्रुतेः ॥ १९ ॥ ईश्वरस्य परमानन्दस्वभावत्वं सर्वदोषा- स्पृष्टत्वं जीवरूपेण सर्वभूतगूढत्वं सर्वव्यापित्वं स्वज्ञानात् स्वाज्ञानपाशापहानि चाह—घृतादिति । घृतात् परं उपरि वर्तमानं मण्डं यथा सूक्ष्मं प्रीतिविषयं च तथा मुमुक्षुप्रीतिविषयं अतिसूक्ष्मं च ब्रह्मादिस्तम्वान्तभूतेषु अनुप्रविश्य विश्व-विराडोत्रादिरूपेण वर्तमानमप्यतिगूढं स्वाज्ञदृष्टेरावृतवत् भानात् । विश्वस्यैकं परिवेष्टितारं इत्यायुक्तार्थम् ॥ १६ ॥ ईश्वरस्य सप्रपञ्चनिष्प्रपञ्चरूपेणावस्थानं तन्मात्रज्ञानान्मोक्षसिद्धिं चाह—एष इति । एष प्रकृतः प्रमात्मा मायाशिक-योगान्महदादिविश्वं करोति इति विश्वकर्मा महानात्मा अस्येति महात्मा महाकाशस्थानीयपरमात्मरूपत्वात् सदा जनानां हृदये जलपात्रावलिगतचन्द्रवत् संनिविष्टः । हृदा मनीषेत्यायुक्तार्थम् ॥ १७ ॥ स्वातिरिक्तकलनापाये स्वयमेवावशिष्यते इत्याह—यदेति । यदा परमार्थावस्थायां अतमः स्वाज्ञाना-संभवात् तत् तदा न दिवा न रात्रिः दिवारात्र्यादिकलना न ह्यस्ति न सन्न चासत् भावाभावकलना न ह्यस्ति । ततः किमविशिष्यते इत्यत्र शिव एव स्वातिरिक्ताशिवं प्रसित्वा केवल: स्वमात्रतयाऽवशिष्यते, ''सत् किंचिदवशिष्यते '' इति श्रुतेः। यदीश्वरतत्त्वं तत् एव अक्षरं तत्पदार्थभूतं सवितुः ईश्वरस्य मुमुक्षुभिः प्राथेनीयं वरेण्यं रूपं निर्गुणम् । स्वाविद्यातत्कार्यप्रासब्रह्मविद्यारूपेयं प्रज्ञा च पुराणी ब्रह्मादिपरंपरागता तस्मात् शिवादेव प्रसृता ॥ १८॥ ईश्वरस्याद्वितीयत्वमनुपमत्वं महद्रिख्यातनामत्वं चाह—नैनमिति । एनं प्रकृतं शिवं ऊर्ध्व न हि कश्चिदपि परिजयभन् न परिगृहीतुं शक्नुयात्, न तिर्यश्वमपि परिजयभत् सन्भात्रत्वेन दिग्देशाद्यनवच्छित्रत्वात् , न मध्ये परिजप्रभत् निरंशत्वेन मध्यस्थानाभावात् । न हि तस्य ईश्वरस्य प्रतिमा उपमा काचित् अस्ति निष्प्रतियोगिकत्वेन ब्रह्ममात्रत्वात्, यस्य परमेश्वरस्य नाम अभिधानं महद्यशः निष्प्रतियोगिकपूर्णब्रह्मगमकत्वात् ॥ १९ ॥ परमेश्वर-स्यातीन्द्रियत्वं प्रत्यगभिन्नतां स्वज्ञानात् मोक्षसिद्धि चाह—न सन्दृश इति । अस्य ईश्वरस्य यन्निर्विशेषरूपं चक्षुरादीन्द्रियै: संदर्श संदर्शनयोग्यदेशे न तिष्ठति । एतादृशं एनं ईश्वरं चक्षुषा तदुपलक्षितसर्वेन्द्रियै: कश्चन कोऽपि न पश्यति गृहीतुं न शक्नुयात् "यचक्षुषा न पश्यति येन चक्षृषि पश्यति" इति श्रुते: । स्वात्मातिरिक्तात्मा नेति नेतीत्यपह्नववोधरूपया हृदा निरहंभावमापन-मनसा अखण्डाकारवृत्त्या हृदयगुहायां प्रत्यग्रूपेण तदिभन्नब्रह्मरूपेण तद्भेदैक्यासह-ब्रह्ममात्ररूपेण वा तिष्ठतीति हृदिस्थं एनं एवं ये यथोक्तसाधनसंपन्ना योग्याधि-कारिण: स्वमात्रमिति विदु: ते तद्देदनसमकालं अमृता भवन्ति ॥ २०॥

## ज्ञानार्थे पुनरीश्वरप्रार्थना

अजात इत्येवं कश्चिद्भीरुः प्रपद्ये ।
रुद्र यत्ते दक्षिणं मुखं तेन मां पाहि नित्यम् ॥ २१ ॥
मा नस्तोके तनये मा न आयुषि मा नो गोषु मा नो अश्वेषु
रीरिषः ।

वीरान् मा नो रुद्र भामितोऽवधीईविष्मन्तः सद्मि त्वा हवामहे ॥ २२ ॥

ईश्वरस्य स्वाज्ञानप्रासस्वज्ञानप्रदत्वात् तत्प्रार्थनामाह—अजात इति । इतिशब्दो हेत्वर्थः। यस्मात् त्वं एवं उक्तप्रकारेण अजातः जिनमृत्यशनायाऽऽदि-षड्मावषड्मिवरिळ्यादजातः परमात्मा नाहं तत्सदृशः षड्भावषड्मिविशिष्ट-देहित्वादित्यात्मानं मत्वा कश्चित् जात्याद्यशनायाऽऽदिभावषद्कषड्मितो भीरः सन् विशुद्धान्तःकरणो योग्याधिकार्यहं हे रुद्ध ते तव यत्ते सर्वापह्वसिद्ध-निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रावस्थानळक्षणकैवल्यदापनदक्षिणं समर्थं सुखं निष्प्रतियोगिकव्रह्ममात्रावस्थानळक्षणकैवल्यदापनदक्षिणं समर्थं सुखं निष्प्रतियोगिकिनिर्गुणं स्वावशेषधिया प्रपद्ये तेन मुखेन योग्याधिकारिणं मां पाहि यत्ते नित्यं रूपं तन्मात्रं मां विधाय रक्षस्व। प्रपद्यते इत्यस्मिन् पाठे—कश्चिन्मुसक्षः मोक्षसिद्धवर्थं त्वां प्रपद्यते अतोऽहमपि मोक्षसिद्धवर्थं त्वामेव प्रपद्य इत्यर्थः ॥२१॥ अस्मिक्कित्र्यपरम्परां सम्यज्ञ्ञानयोग्यां विधाय त्वं निष्कळमावं दत्त्वा पाहि कदाऽपि मा हिसीः इति प्रार्थनमाह—मा न इति । नोऽस्माकं तोके शिष्यवर्गे तनये पुत्रवर्गेऽपं मा रीरिषः मा हिसीः रिषतिधातोः हिसाऽर्थकत्वात् । मा न

आयुषि मा नो गोषु सम्यज्ज्ञानसाधनवाग्विभूतिषु मा नो अश्ववत् अश्वेषु इन्द्रियेषु, ''इन्द्रियाणि हयानाहु:'' इति श्रुते: । मा रीरिष इति सर्वत्र संबध्यते । वीरान् विक्रमवतः परिचारकान् स्नातकान् नोऽस्माकं हे रुद्र भामितः, भामक्रोधे ण्यन्तः, तैः कृतापराधेन क्रोधितः सन् वधीः, मा वधीरिति पूर्वप्रतिषेधेन संबन्धः । मदीयानां त्वत्प्रापकसम्यज्ज्ञानयोग्यतासिद्ध्यर्थं वयं त्वदाराधनसाधनहिवष्मन्तो भूत्वा सदं सदा इत् एव सदैव त्वा त्वां हवामहे यजामहे । अथवा, न केवल्रमसौ निःश्रेयसार्थिभिरेव प्रार्थः प्रेयोमार्गनिरतैरिप प्रार्थनीय इत्याह—मा न इति । अभ्युद्यार्थिभिः अनेन मन्त्रेण अग्निरेव प्रार्थित इत्यर्थः ॥ २२ ॥

इति चतुर्थोऽध्यायः

## पञ्चमोऽध्यायः

विद्याऽविद्ययोः स्वरूपम्

द्वे अक्षरे ब्रह्मपरे त्वनन्ते विद्याऽविद्ये निहिते यत्र गूढे । क्षरं त्वविद्या ह्यमृतं तु विद्या विद्याऽविद्ये ईशते यस्तु सोऽन्यः ॥ १ ॥

विद्याऽविद्ययोः परमेश्वरतन्त्रत्वं विद्याऽविद्ययत्तां विद्याऽविद्येशितृत्वं तद्सपृष्टत्विमत्याद्यर्थं प्रकटियतुं पञ्चमोऽध्याय आरम्यते । प्रथमं विद्याऽविद्ये अङ्गीकृत्याह—द्वे इति । विद्याऽविद्ये द्वे न क्षरतीति अक्षरे अक्षरात्मिके ब्रह्मपरे ब्रह्मणो हिरण्यगर्मात् परे, अथवा ब्रह्मच तत्परं चेति ब्रह्मपरं तिस्मन् ब्रह्मपरे परब्रह्मणीति यावत् । परिनपातः छान्दसः । तुशब्दोऽवधारणार्थः ।

तिसम् परब्रह्मण्येव अनन्ते परिच्छेदत्रयक्षथाविरळे । विद्याऽविद्ये अक्षर इति विद्योध्यत्वेनान्वयो दिशेतः । निहिते निक्षिप्ते परमेश्वराधीनतया नितरां स्थितत्वात् । यत्र यस्मिन् स्वयंप्रकाशतया गृहे अनिम्ज्येक्ते । तत्र विद्याऽविद्ययोर्छक्षणमाह स्थरं त्विति । यद्यत् क्ष्रणहेतुः तत्तत् अविद्येव । तुशब्दोऽवधारणार्थः । यद्यत् अमृतत्वसाधनं तत्तत् विद्येव । तुशब्दोऽवधारणार्थः । या नित्यमोक्षपुरुषार्थ-प्रापकतया विद्यते सा विद्येव । स्वर्गाद्यनित्यफ्छहेतुः कर्माविद्या । शमाद्यपबृहित-श्रवणादिनिष्पन्नयं विद्या । यस्मादेवं तस्मात् पुरुषार्थेच्छुभिः सर्वकर्माणि सन्यस्य शमाद्यपबृहितश्रवणादिरेवाश्रयितव्यः इति भावः । विद्याऽविद्ये ईशते यस्तु यः परमात्मेष्टे नियमयित । तुशब्दश्चार्थः । यत्र विद्याऽविद्ये निहिते यश्च विद्याऽविद्ये ईष्टे स ताभ्यां अन्यः विद्याऽविद्याऽऽरोपापवादाधिकरणत्वात् ॥ १ ॥

## ईश्वरस्यैव विद्याप्रदातृत्वम्

योऽयोनि योनिमधितिष्ठत्येको विश्वानि रूपाणि योनीश्च सर्नाः। ऋषिं प्रसूतं कपिलं यस्तमग्रे ज्ञानैर्विभर्ति जायमानं च परयेत ॥ २॥

ईश्वरस्य सर्वाधिष्ठातृत्वेन स्वविद्याप्रदातृत्वमाह — योऽयोनिमिति । यः प्रकृतः परमेश्वरः एक एव सन् अयोनि समिष्टमूलाविद्यां योनि व्यष्टित्लाविद्यां च स्वसत्तास्फुरणप्रदंतया अधितिष्ठति विश्वानि रूपाणि सर्वशरीराणि वियदादि-समिष्टियोनिश्च सर्वाः तद्ध्यष्टिरूपावान्तरयोनीश्च स्वसत्तास्फुरणप्रदत्तयाऽधितिष्ठति, ऋषि अप्रतिहतज्ञानतया प्रसूतं कपिछं कनकवर्ण हिरण्यगर्भ य ईशः अप्रेस्ष्टिकाले ज्ञानेः धमवैराग्येश्वर्येः निखलवेदतद्र्थपरिज्ञानेर्वा युतं विमर्ति वमारेख्यः । तं च जायमानं च पश्येत् विद्यासंप्रदायकर्तृत्वेन ददर्श ॥ २ ॥

## ईशस्य सर्वाधिपत्यम्

एकैकं जालं बहुधा विकुर्वन् यस्मिन् क्षेत्रे संहरत्येष देवः । मूयः सृष्ट्वा पतयस्त्वथेदाः सर्वाधिपत्यं कुरुते महात्मा ॥ ३ ॥ सर्वा दिश उर्ध्वमध्य तिर्यक् प्रकाशयन् भ्राजते <sup>1</sup>यद्वनङ्वान् । एवं स देवो भगवान् वरेण्यो योनिस्वभावानिष्ठतिष्ठत्येकः ॥ ४ ॥ यच स्वभावं पचित विश्वयोनिः पाच्यांश्च सर्वान् परिणामयेद्यः । सर्वमेतद्विश्वमिष्ठतिष्ठत्येको गुणांश्च सर्वान् विनियोजयेद्यः ॥ ५ ॥

व्यष्टिसमष्टिकरणप्रामं स्वमायया सृष्ट्वा तदात्मप्रवेशितुः सर्वाधिपत्यमाह— एकैकमिति । एकैकं जालं पुरुषमत्स्यानां बन्धनहेतुत्वात् व्यष्टिसमध्यन्तः करणरूपं व्यष्टिसमष्टिप्राणज्ञानकर्मेन्द्रियाणामेकैकं जालं तज्जालावस्थामेत्य तत्त-त्कर्मोपासनानुगुणं बहुधा विकुर्वन् यस्मिन् प्राकृते क्षेत्रे नित्यप्रळयादाविदं सर्वे एष देव: संहरति उपसंहतवान् । भूय: पुनरिप व्यष्टयाद्युपाधीन् सृष्ट्वाऽथ पतयस्तु पतींश्व तुश्वार्थे, तत्तदुपाध्यिष्ठातृन् ब्रह्मादिस्तम्वान्तान् सृष्ट्वाऽथ सर्वोपाधितदुपहितानामसौ महात्मा ईश्वरोऽयं आधिपत्यं नियन्तृत्वं कुरुते ॥ ३॥ ईशस्य सर्वञ्जत्वं नियन्तृत्वं चाह—सर्वा इति । सर्वाः प्राच्यादिचतस्रो दिशः तद्वर्तिनः सर्वपदार्थोश्च ऊर्ध्वमधश्च तिर्यक् उपदिशश्चतस्रश्च ऊर्ध्वाधस्तियीव-दिगतपदार्थाश्च प्रकाशयन् भ्राजते, यत् उइत्यनर्थको निपातः, यद्यथेति यावत् । जगचक्रवाहने युक्तत्वात् यथा अनड्वान् आदित्यः प्राच्यादिदिशः स्वप्रभया भासयन् भ्राजते तथेश्वरोऽपीत्याह—एवमिति । यथा आदित्यः स्वप्रकाश्यमव-भासयन् स्वयं भासते एवं स प्रकृतो देवः स्वातिरिक्तं नेति नेतीति भासयन् स्वयमेव भ्राजते य एवंविधः स हि भगवान् षड्गुणैश्वर्यसंपन्नः अम्युदयनिः-श्रेयसकाङ्क्षिभिः वरेण्यः स्वामित्वेन स्वात्मतया वा वरणीयः सोऽयमन्तर्याम्यादि-रूपेण योनिः स्वाविद्याद्वयं वियदाद्यण्वन्ताः तत्स्वभावाः तान् योनिस्वभावान् हिरण्यगर्भादिस्तम्बपर्यन्तभावांश्व स्वयं एक एव अधितिष्ठति नियमयति ॥ ४ ॥ ईश्वरस्य सर्वपाचकत्वं स्वाधिष्टेयमायाऽनुकारित्वं सर्वनियन्तृत्वं जीवजातकर्मानु-रोधेन विनियोजयितृत्वं चाह--यचेति । यच इति छिङ्गच्यत्ययः यश्चेश्वरः सर्व

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> यन्नमस्वान्—अ १,

प्रकाशयन् सर्वत्र व्याप्य स्थितः, किं च भूतानां स्वभावं तत्तत्कार्यानुरोधेन संनिधिमात्रकर्तृतया पचित कोऽयं ? विश्वयोनिः ईश्वरः विश्वसंभवस्थितिप्रळय-हेतुत्वात् । यद्वा—विश्वा योनयो यस्य नियम्याः स विश्वयोनिः । पाकयोग्यान् पाच्यांश्च सर्वान् स्वात्मसत्तासंनिधिमात्रेण योऽयमीश्वरः परिणामयेत् सोऽयं एक एवेश्वरः सर्वमेतेत् विश्वमधितिष्ठति अधिष्ठाय नियमयिति, किं च पापपुण्यानुगुणतया सत्वादिगुणान् अध्यात्मादिभेदभिनेत्रेषु विनियोजयेद्यः स संसृतिकारणनिवृत्त्यर्थं सोऽयमीश्वरः स्वात्मतया वेदितव्य इत्यर्थः । अथवा यच्छब्दस्य उत्तरमन्त्रगततच्छब्देन सम्बन्धः ॥ ९ ॥

## . ईशस्य वेदवेदात्वम

¹तद्वेदगुह्योपनिवत्सु गूढं तद्वह्या वेदते ब्रह्मयोनिम् । ये पूर्व देवा ऋषयश्च तद्विदुस्ते तन्मया अमृता वै वभूवुः ॥६॥

ईश्वरस्य वेदवेदान्नगृहत्वं सर्वदेविधिमरात्मतया वेद्यत्वं स्वज्ञानान्मोक्षं चाह—तद्वेदेति । यद्विश्वमधितिष्ठति यद्गुणान् विनियोजयेत् तत् प्रकृतमीश्वरत्त्वं वेदगुद्धोपनिषत्सु वेदगतकर्मभागे यष्ट्रव्यत्वेन तद्पेश्वया गुह्ये सगुणविद्याया-मुपास्यत्वेन निर्गुणप्रकाशकोपनिषद्भागे ज्ञेयत्वेन च एवं वेदगुद्धोपनिषत्सु गृह्म । यद्वा—वेदश्वासौ गुह्यश्वेति वेदगुद्धः तदपेश्वया गुह्योपनिषत्सु शिक्ततात्पर्याभ्यां प्रमेयत्वेन यत् संवृतमः । ब्रह्म वेदस्तद्योनि ब्रह्मयोनि तद्वद्याः हिरण्यगर्भो वेदते स्वात्मतया जानाति । पूर्व पूर्वकाले ये यथोक्तसाधनसंपन्ना देवा अग्र्याद्यः ऋषयश्च वामदेवादयः तत् तच्छन्दार्थं स्वमात्रतया विदुः तद्देदनसमकालं ते तन्मयाः तद्भावाह्नदाः सन्तोऽसृता वे विदेहमुक्ता एवं वभूवः "ब्रह्मेव सन् ब्रह्माप्येति" इति श्रुतेः । वेशव्दः एवं शास्त्रन्यायानुमव-प्रसिद्धियोतकः ॥ ६ ॥

#### जीवयाथात्म्यम्

गुणान्वयो यः फलकर्मकर्ता कृतस्य तस्यैव स चोपभोक्ता । स विश्वरूपस्त्रिगुणस्त्रिवरर्मा <sup>2</sup>प्राणाधिपः संचरति स्वकर्मभिः ॥

' यद्वेद-क,

अङ्गुष्ठमात्रो रिवतुल्यरूपः संकल्पाहंकारसमन्वितो यः । बुद्धेर्गुणेनात्मगुणेन चैव आराग्रमात्रो ह्यवरोऽपि दृष्टः ॥ ८ ॥ वालाग्रशतभागस्य शतधा कल्पितस्य च । भागो जीवः स विज्ञेयः स चानन्त्याय कल्पते ॥ ९ ॥ नैव स्त्री न पुमानेषो नैव चायं नपुंसकः । यद्यच्छरीरमाद्त्ते तेन तेन स युज्यते ॥ १० ॥

तत्पदार्थयाथात्म्यं प्रतिपाद्य त्वंपदार्थेयत्तां प्रकटयितुमुत्तरे केचिन्मन्ताः प्रस्तूयन्ते । तत्रादौ जीवस्य कर्तृत्वादिसंसृतिरुपाधिकृतेत्याह—गुणान्वय इति । सत्वादिगुणा एवान्वयो यस्य स गुणान्वयः, किंचिद्रज उपसर्जनसत्वगुणा-वष्टम्मतो मुक्तिसाधनश्रवणादिकमं करोति, ईषत्सत्वोपसर्जनरजोगुणप्रधानः सन् स्वर्गादिफलसाधनं कर्म करोति, ईषद्रजउपसर्जनतमोगुणप्रधानः सन् नरकादि-साधनं कर्म करोति, एवं सत्वादिगुणपरवशः सन् फलवंत्कर्मकर्ता स्वकृतस्य तस्यैव कर्मणः फलस्य स एव उपभोक्ता च । यो गुणपरवशो भूत्वा फलवत्कर्मा-ण्युपचिनोति स स्वकृतकर्मिः विश्वरूपो नानारूपो भवति, यस्य गुणाः कामकोधछोभाख्याः त्रयः सः त्रिगुणः देविपतृयाणितयग्वर्गानि यस्य सः त्रिवत्मा पञ्चवृत्तिमत्प्राणाधिपः करणजाताधिपतिश्च कार्यकरणस्वामी सन् सप्तदशात्मकलिङ्गशरीरमात्मसात्कृत्य सत्वादिकामादिगुणपरवशो भूत्वा शुभा-ञ्चमकर्माणि कृत्वा तत्फलपाञ्चवेष्टितः सन् सागरमध्यपतितञ्जब्कालाबुवत् संसारदुःखमहोदघौ संचरित संचरते । परस्मैपदं छान्दसम् ॥ ७॥ जीव एवात्मा, अस्य कर्तृत्वादिः औपाधिकः, अतोऽस्य ज्ञाताज्ञातसाक्षित्वमखण्डै-करसत्वं चाह—अङ्कुष्ठमात्र इति । स्वाङ्गुष्ठपरिमितहृद्यान्तर्वर्यव्याकृताका-शासनत्वात् अङ्गुष्ठमात्रः न स्वेन रूपेणास्याङ्गुष्ठमात्रत्वं तस्य विभुत्वात् । रवितुल्यरूपः स्वयंप्रकाशत्वात , "अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिः" इति श्रुतेः। मानसोपाधित्वात् अहंकारोपाधिकत्वाच संकल्पाहंकारसमन्वितो यः रवितुल्य- रूपश्चं स हि बुद्धेः लिङ्गशरीरस्य गुणेन परिच्छेदभेदादिना सचिदानन्दात्म-गुणेन चैवारात्रमात्रो न स्वतः, आरा प्रतोदः तदुपरि प्रोतलोहाप्रस्य मात्रेव मात्रा परिमितिः यस्य सोऽयमित्यर्थः । वस्तुतोऽयं स्वेन रूपेण दृष्टः नान्येन दृष्टः प्रकाशितः कारणोपाध्यपेक्षया अयं अवरः कार्योपाधित्वात् ॥ ८ ॥ जीवस्य परिच्छित्तः औपाधिकी, स्वतोऽयमपरिच्छित्र इत्याह—वाद्यामेति । वाटाप्रस्य यः शततमो भागः तस्यापि पुनः शतधा कल्पितस्य च यो भागः स यथा सूक्ष्मः तद्वत् जीवोऽतिसूक्ष्मः उपाध्यवच्छित्ररूपेण सूक्ष्मो विज्ञेयः। स च आनन्त्याय कल्पते । चकारोऽवधारणे । स्वातिरिक्तोपाध्यसंभवप्रबोधतोऽयं ब्रह्ममात्रमविशिष्यत इत्यर्थः ॥ ९ ॥ जीवस्य लिङ्गशारीरोपाधिकत्वं तदतीतत्वं चोक्त्वा इदानीं स्वतः स्यूलदेहवैलक्षण्यं स्वाविद्यया स्यूलदेहतद्भममाक्त्वं चाह--नैवेति । जीवस्य चिन्मात्ररूपत्वात् अयमेव जीवो नैव स्त्री पुमान् नपुंसको वा भवितुमईति । किं तु स्वाज्ञानपुरस्सरं मिथ्याऽभिमानात् यद्यत् स्थूलशरीरमाद्ते स्वीकुरुते तेन तेन स्त्र्यादिरूपेण तद्वर्मकुशत्वादिरूपेण च स विज्ञानात्मा युज्यते संरज्यते स्त्री पुमान्नपुंसको वा अहं जातो मृतः कृशः स्थूलः इत्यादिमिथ्याऽभिमानतः संसरतीत्यर्थः । चशब्देन निरुपाधिकचिन्मात्रता .द्योखते ॥ १० ॥

#### जीवसंसारमूलम्

संकल्पनस्पर्शनदृष्टिहोमैर्प्रासांबुवृष्ट्या चात्म<sup>1</sup>विवृद्धिजन्म । कर्मानुगान्यनुक्रमेण देही स्थानेषु रूपाण्यभिसंप्रपद्यते ॥ ११॥ स्थूलानि सूक्ष्माणि बहूनि चैव रूपाणि देही खगुणैर्वृणोति । क्रियागुणैरात्मगुणैश्च तेषां संयोगहेतुरवरोऽपि दृष्टः ॥ १२॥

स्वस्योपाधिपरिप्रहे कर्तृत्वादिसंसृतिधर्मभाक्तवे च किं मूलमित्यत आह— संकल्पनेति । एवमेव भवितव्यं इति मनसः संकल्पनेन स्पर्शनं त्विगिन्द्रिय-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> विवृद्धजन्म—उ, मु.

ज्यापारः गङ्गोदकचण्डालादिस्पर्शनं पुण्यपापहेतुः तेन स्पर्शनेन दृष्टिः चक्षुर्व्यापारः सत्पुरुषपतितदर्शनं पुण्यपापहेतुः तेन दर्शनेन होमो हस्तव्यापारः अग्निहोत्राभि-चारादिहोमः पुण्यपापहेतुः तेन होमेन, इतरेन्द्रियत्र्यापाराणामुपलक्षणमेतत्। एतै: सङ्कल्पनस्पर्शनदृष्टिहोमै: प्रासाम्बुवृष्ट्या प्रासवृष्ट्या अम्बुवृष्ट्या च, प्रासोऽनं वृष्टिरतिदानं, देशकालपात्रेष्वत्यादरेणान्नाम्बुनोदीनमतिदानं पुण्यहेतुः, तद्विपरीतेष्वितदानं पापहेतुः । अथवा योग्यायोग्यपात्रेषु प्रासाम्बुवृष्टिदानं पुण्यपापहेतु: । एवं प्रासाम्बुवृष्ट्या चात्मविवृद्धिजन्म एवमेतेषां कर्तुर्विवृद्धि-जन्म विवृद्धिश्च जन्म च विवृद्धिजन्म ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तयोनिषु विवृद्धिजन्म च विवृद्ध्यादीतरभावविकाराश्च भवन्तीति विवृद्धिरित्युपलक्षणम् । इममेवार्थ स्पष्टयति—कर्मानुगानीति । पुण्यकर्मानुसारीणि हिरण्यगर्भदेवताद्वारीराणि पापानुसारीणि तियंग्रूपाणि समप्रधानपुण्यपापानुसारीणि मनुष्यशरीराणि अनुक्रमेण देही लिङ्गशरीरोपाधिकः आत्मा आध्यात्मिकादिस्थानेषु ब्रह्मादिस्तम्बान्त-रूपाणि अभिसंप्रपद्यते ॥ ११ ॥ संसारभजनप्रकारमाह—स्थूलानीति । पार्थिवत्वेन स्थूलकारीराणि भूलोकवर्तीनि, ततः सूक्ष्माणि अम्मयानि कारीराणि मुवर्लोकपरिवर्तीनि, ततोऽपि सूक्ष्माणि शरीराणि स्वर्लोकवर्तीनि, ततोऽपि सूक्ष्माणि दारीराणि वायव्यानि महर्छोकवर्तीनि, ततोऽपि सूक्ष्माणि नभोमयानि शरीराणि तपस्सव्यलोकवर्तीनि । सर्वशरीरारम्भे सर्वभूतान्यारम्भकतया वर्तन्ते, यत एवमतः तत्त्ह्योकवर्तितत्तच्छरीरारम्भे तत्तद्भूतप्राधान्यं द्रष्टव्यम् । यद्वा---हस्त्यादिशरीराणि स्थूळानि, मशकादिशरीराणि सूक्ष्माणि, एवं बहूनि अनेकानि इारीराणि देही विज्ञानात्मा स्वात्मसत्त्वादिगुणैः तदवच्छित्रसत्तास्फुरणादिभिर्वा वृणोति संभजते श्रोतस्मातिविहितिकयाऽपूर्वगुणैरात्मनो छिङ्गशरीग्रस्य गुणैविहित-प्रतिषिद्धोपासनादिभिश्च, वृणोतीति पूर्वेणान्वयः, "तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा च '' इति श्रुते:। तेषां कार्यकरणतद्भर्माणां संयोगहेतुः भोगायतन-भोक्तुभोगोपकरणादिभावेनान्वयस्य हेतुः निमित्तं पूर्वप्रज्ञा चेति ॥ १२ ॥

जीवेशैवयज्ञानात् संसारमोक्षः

अनाद्यनन्तं कलिलस्य मध्ये विश्वस्य स्रष्टारं तमनेकरूपम् । विश्वस्यैकं परिवेष्टितारं ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपाद्यैः ॥ १३ ॥

# भावग्राह्ममनीडाख्यं भावाभावकरं शिवम् । कल्लासर्गकरं देवं ये विदुस्ते जहुस्तन्रम् ॥ १४ ॥

त्वंपदार्थभूतस्य संसारगितमुक्त्वा अथेदानीं स्वारोपितहेयांशत्यागपूर्वकं तत्पदार्थभ्यज्ञानात् मीक्षसिद्धिमाह—अनादीति । अनाद्यनन्तं आदिमध्यान्तिकलं कलिलस्य मलक्तंसारस्य मध्ये तदसङ्गसाक्षित्वेन स्थितं विश्वस्य सृष्टारं तमनेकरूपं त्रिकाणत्वाद्यनेकायःपिण्डानुगतविह्वत् ब्रह्मादिपिपीलिकान्तेषु जलचन्द्रवत् अनुप्रविश्य तत्तद्वूपेणावभासमानम्। विश्वस्यैकं परिवेष्टितारं इत्युक्तार्थम् ॥ १३ ॥ परमेश्वरस्य सर्वहेतुत्वं तद्याधात्म्यज्ञानान्मोक्षसिद्धं चाह—भावेति । भावत्राह्यं गुद्धान्तःकरणप्राह्यं नीडं शरीरं तद्रहितं अनीडाख्यं अशरीरं इत्याद्यपनिषत्त्व्यायमानम् । यद्या—नीडं स्थानं आख्याऽभिधानं अस्य ते नीडाख्ये न विद्येते इत्यनीडाख्यम् । स्वातिरिक्तिविश्वभावाभावयोः सृष्टिप्रक्रययोः आरोपापवादयोः कलनां करोतीति भावाभावकरं शिवं तुर्यानन्दरूपत्वात् । कलया स्वमायाशक्त्या समस्तभूतसर्गकरं, यद्वा प्राणादिनामान्तकलासर्गकरं, चतुष्पष्टिकलानां सृष्टिकरमिति वा, देवं नित्यानुभवैकरसं ये यथोक्तसाधनसंपन्नाः ब्रह्माहमस्मीति विदुस्ते तनुं प्रकृतिप्राकृतक्रपां जहुः त्यजन्ति प्रकृतिप्राकृत-कलनापह्नवसिद्धब्रह्मेव भवन्तीत्यर्थः ॥ १४ ॥

इति पश्चमोऽध्यायः

# षष्ठोऽध्यायः

ईश्ररादन्यस्य कालादेरकारणत्वम्

स्वभावमेके कवयो वद्नित कालं तथाऽन्ये परिमुद्धमानाः । देवस्यैष महिमा तु लोके येनेदं आम्यते ब्रह्मचक्रम् ॥ १॥ येनावृतं नित्यमिदं हि सर्वे ज्ञः कालकालो गुणी सर्वविद्यः । तेनेशितं कर्म विवर्तते ह पृथ्व्याप्यतेजोऽनिलखानि चिन्त्यम् ॥२॥

परमेश्वरस्य सर्वहेतुत्वं सर्वसमत्वं सम्यज्ज्ञानैकलभ्यत्वं इत्यादिबह्वर्थप्रकटनार्थं षष्टाध्याय आरभ्यते । प्रथमाध्याये कालादिगतजगत्कारणत्वं निरस्य
परमेश्वरस्यैव जगत्कारणत्वं समर्थितम् । इदानीं तु कालादीनां स्वाज्ञविकल्पितत्वमाह—स्वभाविमिति । एके कवयः संसारचक्रकारणं पदार्थानां स्वभावमेव
वदन्ति । कालं कारणं इति अन्ये कालिवदः । तत्र स्वभावग्रहणं वेदबाह्यासलुशैकिकविशिष्टोपलक्षणार्थम् । कालिमिति वैदिकपक्षमवलम्ब्यैव, तस्येश्वरस्वरूपत्वात् । तद्विपरीतकालग्रहणं परमार्थेतरस्रमोपलक्षणार्थम् । एवं केचन
परिमुद्यमानाः तेषां परमार्थपक्षाज्ञत्वात् । तुशब्दः एतान् पक्षान् व्यावर्तयित ।
येनदं श्राम्यते ब्रह्मचकं तस्यायमेव देवस्य महिमा । परमार्थातिरिक्तनानामतानि
स्वाज्ञानिकल्पितान्येवत्यर्थः ॥ १ ॥ सर्वज्ञत्वादिकं ईश्वरस्येत्याह—येनेति ।
येन स्वाविद्याऽऽरोपाधिकरणेनेश्वरेण इदं परिवृश्यमानं जगत् सर्वमावृतं नित्यं
नियमेन महाप्रळयादावैक्येन स्थित्यवस्थायां तादात्म्येनावृतम् । स कीदशः !

इ: सर्वज्ञत्वात् ।

कालः सृजित भूतानि कालः संहरित प्रजाः । सर्वे कालस्य वदागा न कालः कस्य चिद्वदाः ॥

इति स्मृतिसिद्धकालस्य मिहमा यः स परमेश्वराधीन एवेत्याह—कालकाल इति । कालारोपापवादाधिकरणत्वात् । अपहतपाप्मत्वादयो गुणा अस्येति गुणी । अहमेवेदं सर्व इति स्वामेदेन सर्व जानातीति सर्ववित् "यः सर्वज्ञः सर्ववित् " इति श्रुतेः, योऽनन्तसुखानुभूतिः स हि सर्वविदित्यर्थः । अस्य सर्वा विद्याऽस्तीति वा सर्वविद्यः । तेन ईश्वरेण हि सर्व ईशितं नियमितं क्रियत इति कर्म विवर्तते विकल्प्यते । ह प्रसिद्धौ । विवर्तक्रममाह—चृथ्वीति । पाठक्रमादर्थक्रमस्य बलीयस्त्वात् स एवेहाश्रयणीयः । "आत्मन आकाशः संभूतः " इत्यादिश्रुत्यनु-रोधेन आकाशादिकमं विवर्तते ततो भौतिकं सर्वम् । चिन्त्यं लोकं कारणत्वेन

प्रसिद्धानां वादिमतिविकल्पितानां परमेश्वरविवर्तत्वमेव न तु स्वातन्त्र्यं इति परीक्षकः चिन्त्यम् ॥ २ ॥

#### सम्यज्ज्ञानसाधनम्

तत् कर्म कृत्वा विनिवृत्य भूयस्तत्त्वस्य तत्त्वेन समेत्य योगम्।
एकेन द्वाभ्यां त्रिभिरष्टभिर्वा कालेन चैवात्मगुणेश्च सूक्ष्मैः॥३॥
आरभ्य कर्माणि गुणान्वितानि भावांश्च सर्वान् विनियोजयेषः।
तेषामभावे कृतकर्मनादाः कर्मक्षये याति स तत्त्वतोऽन्यः॥ ॥
आदिः स संयोगनिमित्तहेतुः परस्त्रिकालादकलोऽपि दृष्टः।
तं विश्वरूपं भवभूतमीडचं देवं स्वचित्तस्थमुपास्य पूर्वम् ॥ ९॥

सम्यज्ज्ञानसाधनसर्वस्वमाह—तिति । मनोवाक्कायैः यद्यत् क्रियते तत् सर्वं कर्म भगवदाराधनिधया कृत्वा पुनः कर्मतत्फ्रकेभ्यो विनिवृत्य सर्वकर्म-संन्यासं कृत्वा तत्त्वस्य त्वंपदलक्ष्यस्य तत्त्वेन तत्पदलक्ष्येण योगं सम्यगेक्य-मेत्य । तत्र कानि साधनानि इत्यत्राह—एकेनेति । एकेन गुरूपसदनेन द्वाभ्यां देशिकेशभिक्तम्यां त्रिभिः श्रवणमननिदिध्यासनैः अष्टभः यमनियमासनप्राणा-यामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधिभः । वाशब्दश्चार्थे । अनेकजन्मपरिपक्कालेन । वकारः चरमजन्मार्थः । दयाक्षान्तिशौचमङ्गळास्पृहाठकापण्यानायासान -सूयाऽठल्यैः आत्मगुणैः सूक्ष्मैः अनेकजन्मसु ज्ञानार्थमनुष्टितपुण्यसंस्कारः चत्वा-रिशद्धः। एतैः साधनैः स्वात्मपरमात्मेक्यलक्षणं ज्ञात्वा मुक्तो मवतीति भावः ॥३॥ पूर्वमन्त्रोक्तमेवार्थं स्पष्टयति—आरम्येति । नित्यनिमित्तिककर्माणि ईश्वराराधनगुणान्वितानि आरम्य कृत्वा तेन परिपक्षान्तरः सन् सर्वभावान्वितपदार्थान् विनियोजयेदिति यतेः समाधिप्रकारकथनिदं,—''वाचाऽऽरम्भणं विकारो नामधेयं'' इति श्रुत्यनुरोधेन कार्यसामान्यं कारणमात्रतया प्रविलाप्य कारणी-

<sup>1</sup> विनिवर्त्य-अ, अ १, अ २, क, मु.

भूतमायोपाधिमपि निष्प्रतियोगिकचिन्मात्रतया बुद्धा य इत्थं योजयेत् स यतिः तन्मात्रपदवीमियादित्यर्थः । एवं साक्षात्कृतब्रह्मतत्त्वदृष्ट्या ये स्वाज्ञदशायामनुभूताः प्रकृतिप्राकृतविकाराः तेषामभावे दाहे सति आगाम्यादिकर्मत्रयनाशो भवति, क्मंत्रयस्य ब्रह्ममात्रप्रवोधसमकालं अक्मंब्रह्मपदवीं गतत्वात् । एवं कर्मक्षये स्वातिरिक्तकमंत्रयापह्रवे सति तदानीं स विद्वान् मुनिः कमंत्रयतत्कार्यापह्रवसिद्धं यद्भक्षमात्रं तत् स्वावशेषतया याति विदेहमुक्तो भवतीत्यर्थः। य इत्थंभूतस्तत्त्ववित् तत्त्वतः खाज्ञदृष्टिप्रसक्तस्वातिरिक्तप्रपञ्चमोहे सत्यसित तद्न्यः, कालत्रयेऽपि ब्रह्मवित् ब्रह्मैवेत्यर्थः ॥ ४ ॥ परमेश्वरप्रसादादेव कैवल्यहेतुसम्यज्ज्ञानं जायत . इत्याह—आदिरिति । सर्वेषां आदिः अधिष्टानत्वात् यः सर्वाधिष्टाता स प्रकृतः प्रमेश्वर: जीवस्य प्रमात्मना सम्यग्योग: संयोग: तस्य निमित्तानां एकेन द्वाभ्यामित्यादिनोक्तानां हेतुः कारणभूतः। यद्वा--शरीरसंयोगनिमित्तानां पुण्य-पापानां संकल्पनस्पर्शनदृष्टिहोंमैरित्यादिनोक्तानाम् । परः व्यतिरिक्तः । कस्मात् ? अतीतानागतवर्तमानरूपात् त्रिकालात् परः कालाद्यनवच्छित्र इत्यर्थः। यस्य कळा अवयवाः प्रश्नोपनिषत्पठितप्राणादिनामान्ता वा न सन्ति सोऽयं अकळः। अपिशब्दः पूर्वसमुचयार्थः । ईशाचष्टोत्तरशतोपनिष्तमु सम्यज्ज्ञानिषु दृष्टः। श्रुत्याचार्यवेद्यतया यः प्रसिद्धः तं एवंभूतं विश्वरूपं उपासकिचतानुरोधेन विचित्रविश्वरूपधरत्वात् , भवत्यस्मिन् सर्वमिति भवः स चासौ भूतः अवितथस्व-रूपश्चेति तं भवभूतं सर्वेषां ईडयं देवं खप्रकाशं खिचतोपलक्षितलिङ्गशरीरे तिष्ठतीति स्वचित्तस्थं पूर्वमेव प्रत्यक्तवेनावस्थितं अहं ब्रह्मास्मीत्युपास्य तत्प्रसाद-लब्धसम्यज्ज्ञानसमकालं मुक्तो भवति । अयं मन्त्रः सगुणवस्तुपरः इति केचन वदन्ति । तद्रीत्या सगुणब्रह्मोपासनात् सम्यज्ज्ञानाधिकागे भवतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

### परमेश्वरादेव स्वज्ञानमोक्षयोः प्राप्तिः

स वृक्षकालाकृतिभिः परोऽन्यो यसात् प्रपञ्चः परिवर्ततेऽयम् । धर्मावहं पापनुदं भगेशं ज्ञात्वाऽऽत्मस्थममृतं विश्वधाम ॥ ६ ॥

तमीश्वराणां परमं महेश्वरं तं देवतानां परमं च देवतम् । पतिं पतीनां परमं परस्ताद्विदाम देवं मुवनेशमीड्यम् ॥ ७ ॥ न तस्य कार्यं करणं च विद्यते न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते । पराऽस्य शक्तिर्विविधैव श्र्यते स्वाभाविकी ज्ञानवलिक्रया च ॥ न तस्य कश्चित् पतिरस्ति छोके न चेशिता नैव च तस्य लिङ्गम्। स कारणं करणाधिपाधिपो न चास्य कश्चिज्जनिता न चाधिपः ॥ यस्तन्तुनाभ इव तन्तुभिः प्रधाननैः स्वभावतः । देव एकः <sup>1</sup>स्त्रमावृणोति संनो द्वातु ब्रह्माव्ययम् ॥ १० ॥ एको देवः सर्वभूतेषु गूढः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा। कर्माध्यक्षः सर्वभूताधिवासः साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च ॥११॥ एको वशी निष्क्रियाणां वहूनामेकं <sup>2</sup>रूपं बहुधा यः करोति । तमात्मस्यं येऽनुपर्यन्ति घीरास्तेषां सुखं शाश्वतं नेतरेपाम् ॥ नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनानामेको बहुनां यो विद्धाति कामान्। तंत् कारणं सांख्ययोगाधिगम्यं ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपादौः ॥

परमेश्वरस्य सर्वाधिष्टातृत्वं स्वात्युपायप्रापकत्वं स्वयाधातम्यज्ञानान्मोश्व-सिद्धं चाह—स इति । स वृक्षकालाकृतिभिः इति पञ्चम्यर्थे तृतीया, सोऽयमीश्वरः, वृक्षशब्देन संसार उच्यते, तत्रानुस्यूतं कालतत्त्वं काल उच्यते, तस्मादा समन्तात् कृतिराकृतिः महदादिकार्यरूपेण कृतिः प्रकृतिः स्वाधिष्टातृ सिहता चेदाकृतिः म्लप्रकृतिरुच्यते, तस्याश्च परोऽन्यः तेम्यः परः विलक्षणः स्वयमुत्कृष्टश्चेति वाऽर्थः । यस्मात् ईश्वरात् अयं प्रपश्चः परिवर्तते तं धर्मावहं तत्तदाश्रमरूपेण तत्तद्वर्मवहनात् स्वेषां स्वप्रापकधर्मप्रदातारमित्यर्थः । तेनैव

<sup>1</sup> समा—अ, अ १, अ २, फ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> बीजं ब— त, मु.

पापनुदं पापक्षप्यितृ यन्नाम, भगस्य षड्विधैश्वर्यस्य ईशं आत्मन्यन्तःकरणे प्रत्यगभिन्नब्रह्मरूपेण तद्वृत्तिसहस्रभावाभावप्रकाशकतया तिष्ठतीति आत्मस्थं अमृतं अमरणधर्माणं विश्वधाम विश्वाधिष्ठानं, वस्तुतोऽधिष्ठेयसापेक्षाधिष्ठानगत-विशेषापायात्रिरिधष्टानं निष्प्रतियोगिकस्वमात्रतया ज्ञात्वा, तत्समकालं तन्मात्रतया अवशिष्यत इति वाक्यशेषः ॥ ६ ॥ सर्वेशितृत्वं तज्ज्ञानात् कृतकृत्यतामाह— तमिति । तं प्रकृतं परमात्मानं जगद्भेतूनां ब्रह्मादीश्वराणामपि परमं उत्कृष्टं महेश्वरं देवतानां इन्द्रादीनामिप देवत्वप्रापकत्वेन परमं उत्कृष्टं देवतं च व्यष्टिसमष्टिकरणाधिपतीनामपि परमं पतिं खामिनं प्राकृतेभ्यः परस्तात् परमं देवं भुवनेशं वेदेतिहासादिभिः ईडयं विदाम विदाः । लडर्थे लोट् । एव-मीश्वरमात्मतया ज्ञात्वा तत्पद्वीं प्राप्य वर्तामहे । ईश्वरापत्तिर्हि मुक्ति-रित्यर्थः ॥ ७ ॥ परमार्थत ईश्वरस्य कार्यकारणशून्यत्वमाह—न तस्येति । अद्वितीयसन्मात्रत्वात्। तेन समः तत्समश्च तस्मात् अभ्यधिकश्च न दृश्यते वेदेष्वित्यर्थः । कार्यकरणानि पुराणादिषु बहुशः श्रूयन्त इत्यत आह--परेति । परा सर्वोत्कृष्टा अस्य शक्तिः प्रकृतिः, देवात्मशक्तिमित्युक्तत्वात् , सेयं विविधा अनन्तकार्यकरणतया श्रूयते सर्वत्र । सेयं परा शक्तिः न तत्स्वाभाविकी इत्यत आहु-स्वाभाविकीति । निर्विशेषस्य तदभावेऽपि सविशेषेश्वरस्य स्वाभेदेन कीर्त्यत इति स्वाभाविकी सर्वज्ञेयविषयत्वेन सर्वज्ञत्वादिलक्षणा अस्य स्वरूप-त्वात् स्वामाविकी नान्यायत्ता स्वसंनिधिमात्रेण प्रकृतिप्राकृतं सर्वे वशीकृत्य नियन्त्राऽधिष्टितिनयमनात् वलक्रिया च स्वभावसिद्धा ना (?) नन्यत्वात् ॥ ८॥ ईश्वरस्य अनन्यपतित्वं सर्वकारणताऽऽदि स्यादित्याह—न तस्येति । तस्य परमेश्वरस्य स्वातिरेकेंण कश्चित् स्वामी पतिः न ह्यस्ति लोके स्वस्यैव सर्व-स्वामित्वात् । म च स्वातिरेकेण ईशिता नियन्ताऽप्यस्ति । येनासावनुमीयते तत् नैव च तस्य लिङ्गं अस्ति । कार्यदर्शनादेव हि कारणमनुमीयते । न हि कारणं द्रष्टुं शक्यते तस्यामूर्तत्वात् । अतः सर्वज्ञं ब्रह्म जगत्कारणं इत्यस्यार्थस्य वेदैकगम्यत्वात् नानुमानगम्यताऽस्तीत्यर्थः । यद्वा--कार्यसामान्यस्य अस्मिन्

विलयनात् तनिरूपितकारणताऽपि नास्ति । स एवंभूतः परमेश्वर एव स्वमायया सर्वकारणं, करणाधिपो जीवः करणग्रामाधिकरणत्वात् तस्यापि कारणोपाधि-रीश्वरः पतिः स्वामी ! यद्वा-करणाधिपश्वासावधिपतिश्वेति करणाधिपाधिपः स्वस्यैव जीवरूपेणापि स्थितत्वात् ''अनेन जीवेनात्मनाऽनुप्रविश्यं नामरूपे व्याकरवाणि '' इति श्रुते: । यथा विराट्कारणहिरण्यगर्भस्यापि कारणान्तर-मधिपत्यन्तरमपि विद्यते तथा तस्यापि स्यादित्यत आह—न चेति । अस्येशितुः स्वातिरिक्तसर्वकारणत्वेन न चास्य कश्चिज्जनिता न चाधिपोऽस्ति सस्यैव सर्वकारणतया स्वामित्वात् । यस्मादेवं तस्मात् अयमेव मुमुक्षुभिः आत्मत्वेन ज्ञातच्यः ॥ ९ ॥ इदानीं मन्त्रदृगिभप्रेतार्थप्रार्थनामाह—य इति । यः परमेश्वरः तन्तुनाभ इव । कथं ? यथोर्णनाभिः स्वशरीरप्रभवतन्तुभिः आत्मानमावृणोति तद्वत् प्रधानजैः मायातत्कार्यनामरूपकर्मभिः स्वतन्त्रोऽपि स्वेच्छया सर्वकल्प-नाधिकरणत्वेन स्वात्मानं स्वयमेव आवृणोति । स परमेश्वरो नोऽस्माकं यथोक्ताधिकारिणां दधातु ददातु धारयतु वा । किं तत् ! त्रह्म तद्व्ययं चेति ब्रह्माव्ययम् । स्वाज्ञानमुन्मूलयन् स्वाप्तिहेतुः स्वज्ञानं विद्धात्विति भावः ॥१०॥ परमेश्वरस्य स्वाज्ञादिदृष्ट्यनुरोधेन सर्वभूतगूढत्वं व्यापकत्वं सार्वात्म्यं नियन्तृत्वं निगुणैकत्वं चाह—एक इति । एकः अद्वितीयः । व्योमवदात्मन एकत्वे जडत्वं स्यादित्यत आह —देव इति । देदीप्यमानरूपत्वात् । एवं किं न भातीत्यत आह— सर्वभूतेषु गूढ इति । सर्वभूतेषु आत्मैकत्वेन विदुषां मासमानोऽप्यविदुषां गूढवन्न भासत इत्यर्थः । व्यष्टिभूतान्तर्गूढत्वेन परिच्छिनता स्यादित्यत आह सर्वव्यापीति । व्योमवद्व्यापकत्वमस्योपपद्यते । सर्वव्यापकत्वे व्योमवद्चेतनत्वं स्यादित्यत आह — सर्वभूतान्तरात्मेति । सर्वभूतान्तर्विलसितप्रत्यगात्मनश्चेतनत्वे सित व्यापकत्वात् । सर्वकर्मफलदातेश्वरः तद्भिन इत्यत्राह--कर्माध्यक्ष इति । कूटस्थस्यैव मूलाबीजांशयोगतः ईश्वरत्वेन सर्वप्राणिभावानुरोधेन तत्कृतकर्मणः फलदातृत्वात् । सूत्रात्मा तद्भिन्न इत्यत आह—सर्वभूताधिवास इति । ईश्वर-स्यैव मूलासूक्ष्मांशयोगतः सर्वभूतेषु सूत्रात्मना अधिवसन् सर्वभूतिनयन्ता मवतीत्यर्थः । सर्वभूतिनयन्तृत्वे विकारित्वं स्यादित्यत आह—साक्षीति । साक्षिणः साक्ष्यगतविकारास्पृष्टत्वेन निर्विकारत्वात् । साक्ष्यभासकत्वव्यपदेशः स्यादित्यत्राह--चेतेति । स्वभास्यसाक्ष्यताऽपाये तन्निरूपितसाक्षित्वभासकता-वैरळ्यात् चैतन्यमात्रो भवतीत्यर्थः । विशेषे सति चैतन्यमात्रता कुत इत्यत आह—केवल इति । विशेषसामान्यशून्य इत्यर्थः । सत्त्वादित्रिगुणे सति केवछता कुत इसत आह—निर्गुणश्चेति । त्रिगुणतद्भेतुगुणसाम्याभावात् केवल्रत्वमुपपद्यत इत्यर्थः। चशब्दो निष्प्रतियोगिकनिर्गुणत्वख्यापक इत्यर्थः॥११॥ ईश्वरभावमापन्नानां ईश्वरसाक्षात्कारजन्यसुखं नेतरेषां भवतीत्याह—एक इति । एकोऽद्वितीयः सर्वमस्य वशे वर्तत इति वशी बहूनां निष्क्रियाणां अचेतनानां नामरूपकर्मणां आरोपापवादाधिकरणं एकं सत्यज्ञानसुखात्मकं अखण्डैकरसा-त्मकं आत्मानं बहुधा मायामहदादिबहुप्रकारं यःकरोति, "तदात्मानं स्वयम-कुरुत " इति श्रुते: । तं एवंभूतं परमेश्वरं स्वविकल्पितानात्मापह्नवसिद्धमात्म-मात्रतया तिष्ठतीति आत्मस्थं स्वावशेषतया येऽनुपश्यन्ति धीराः ब्रह्मविद्व-रीयांसः तेषां सुखं शाश्वतं नेतरेषां सिध्यति स्वाज्ञानावृतदृष्टित्वात् ॥ १२ ॥ प्रमेश्वरस्य नित्यचेतनत्वं कर्माध्यक्षत्वं स्वयाथात्म्यज्ञानात् मोक्षसिद्धिं चाह— नित्य इति । लोके नित्यत्वेन प्रसिद्धानां आकाशादीनां नित्यत्वहेतुः पारमार्थिक-नित्यः छोके चेतनत्वेन प्रतिपन्नानां प्रमात्रादीनां अयं पारमार्थिकचेतनः। स्वेतरिनत्यत्वचेतनत्वयोः मायामात्रत्वे " अतोऽन्यदार्ते " इति श्रुतेः । ब्रह्मादि-स्तम्बान्तजीवानां बहूनां यः स्वयं एक एव सन् ईश्वरः तत्तत्प्राणिसुकृताद्यनु-रोधेन कामान् विद्धाति । तत् ब्रह्म जगतः कारणं साङ्क्यं वेदान्तमहा-तात्पर्यजन्यसम्यज्ज्ञानं ब्रह्ममात्रगोचरं तत्साधनश्रवणादिः योगः ताभ्यां साङ्खय-योगाभ्यां अधिगम्यं ज्ञातव्यं ज्ञात्वा देवं इत्यायुक्तार्थम् ॥ १३ ॥

#### ईश्वरवेदनमेव संसारतारकम्

न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमग्निः।

तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्विमिदं विभाति ॥१४॥

एको हश्सो मुवनस्यास्य मध्ये स एवाग्निः सिल्ले संनिविष्टः ।

¹तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ॥१५॥
स विश्वकृद्धिश्वविदात्मयोनिर्ज्ञः कालकालो गुणी सर्वविद्यः ।
प्रधानक्षेत्रज्ञपतिर्गुणेशः संसारमोक्षस्थितिवन्धहेतुः ॥ १६ ॥
स तन्मयो ह्यमृत ईशसंस्थो ज्ञः सर्वगो मुवनस्यास्य गोप्ता ।
य ईशेऽस्य जगतो नित्यमेव नान्यो हेतुर्विद्यत ईशनाय ॥१७॥

**ईश्वरस्य आदित्याद्यनवभासकत्वमाह— न** तत्रेति । तत्र स्वयंप्रकाश-चिद्धातौ सर्वावभासकोऽपि सूर्यो न भाति सूर्योदेः तत्प्रकाशजडीकृतत्वात् । तथा चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयं अस्मद्रोचरः अग्निः। स्वभास्यसत्त्वासत्त्वाभ्यां यो भामात्रतया विजृम्भते प्रसक्षादिप्रमाणनैरपेक्ष्येण तमेव भान्तं सूर्यादयः अनुसृत्य भान्तीव भान्ति तस्य भासा सूर्यादिघटान्तं जगत् इदं सर्व विभाति । यत एवमतो भामातः परमात्मेत्यर्थः ॥ १४ ॥ प्रमेश्वरस्य स्वातिरिक्तकलनाबाधकत्वं तत्पदाप्तिहेतुः ज्ञानमेव तदितरिक्तोपायो नास्तीत्याह — एक इति । स्वातिरिक्तकलनासर्वस्वं हत्वा स्वमात्रमविशाष्यत इति हंसः परमात्मा एक एव भुवनस्यास्य मध्ये अयमेक एव हंसो नान्योऽ-तोऽस्ति स एव अहं ब्रह्मास्मीति सम्यज्ज्ञानफलकारूढः स ह्याप्निरिव अग्निः, स यथा काष्टावृतोऽपि मथनादाविभवति एवं स्वयमाविभूय स्वावारककाष्ट्रं भस्मीकरोति तथा स्वाविद्यातत्कार्यावृतः आत्मा अग्निः, उत्तराधरारणिस्थानीय-गुरुशिष्यसंवादमधनस्थानीयश्रवणादिजन्यसम्यज्ज्ञानफलकाऽऽरूढः सन् स्वावा-रकाविद्याद्वयतत्कार्यतूलराशि भस्मीकृत्य स्वमात्रमवतिष्ठते इत्यग्निः आत्मे-त्युच्यते, सोऽयमग्निरन्तःकरणसमुदायसिळ्ळे संनिविष्टो यः प्रकृतिप्राकृता-पह्नवसिद्धः तं परमात्मानं स्वात्ममात्रतया विदित्वा तद्वेदनसमकालं अतिमृत्यं ब्रह्म एति । स्वातिरिक्तास्तिताभ्रमो हि मृत्युः स यत्रापह्नवं भजति सोऽतिमृत्युः

<sup>1</sup> तमेवं अ १.

परमात्मेत्यर्थः । इत्थंभूतसम्यज्ज्ञानात् अन्यः पन्था मार्गो न विद्यते अयनाय मोक्षाय ॥ १९॥ उक्तार्थमेव पुनर्विशद्यति —स विश्वकृदिति। स प्रकृतः परमात्मा मूळाबीजांशयोगतः ईश्वरत्वमवलम्ब्य स्वशक्त्या विश्वं करोतीति विश्वकृत् स्वाति-रेकेण विश्वं नेति नेतीति जानातीति विश्वयाधातम्यवित् आत्मयोनिः स्वे महिम्नि स्वयमेव जातत्वात् । यद्वा-ब्रह्मादिस्तम्त्रान्तात्मनां योनिः आत्मयोनिः, तत्त्वंपदार्थरूपेण स एव स्थित इति यावत् । ज्ञः चित्स्वरूपः, सर्वोपसंहर्तुः कालस्यापि कालः उपसंहर्तृत्वात्, गुणी मायातत्कार्यगुणी अपहतपाप्मादि-गुणवान् वा । सर्वा विद्या अस्येति सर्वविद्यः खस्मिन् विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवतीति वा सर्वविदाः । प्रधानश्चासौ क्षेत्रज्ञश्चेति प्रधानक्षेत्रज्ञः स एव पतिश्चेति प्रधानक्षेत्रज्ञपतिः । यद्वा — प्रधानं क्षेत्रत्वेन जानातीति प्रधानक्षेत्रज्ञः ईश्वरः तस्यापि साक्षी पतिः । गुणेशः सत्त्वादिगुणनियन्तृत्वात् । सम्यज्ज्ञानज्ञाततया संसारमोक्षहेतुः नाशहेतुः अज्ञानेनाज्ञाततया संसारस्थितिलक्षणबन्धहेतुः कारणम् ॥ १६ ॥ स्वे महिम्नि प्रतिष्ठां कर्मादिनरपेक्ष्येण ईिहातृत्वं चाचछे — स इति । स प्रकृत ईश्वरः तन्मयो ज्ञाततया अज्ञाततया च वन्धमोक्षहेतुरूपः, स्वार्थे मयद् । हि प्रसिद्धौ । असृतोऽमरणधर्मा ईश्वसंस्थः ईश्वरत्वेन सम्यगवस्थि-तत्वात् । ज्ञः चित् प्रकाशः साक्षितयां सर्वे गच्छतीति सर्वगः भुवनस्यास्य दृश्यप्रपञ्चस्य गोप्ता स्वानन्दप्रदत्या पाछियता । अस्य जगतो नित्यमेव य ईशे ई हे, यथोक्तलक्षणेशादन्यत्र जगत ईशनाय अन्यो हेतुर्न विद्यते । स्वित्रेश-निक्रयायां स एव कर्ता नान्यः कर्ता विद्यत इति यावत् ॥ १७॥

#### मुमुक्षोरीश्वर एव शरणम्

यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्व यो वै वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै । तथ ह देवमात्मबुद्धिप्रकाशं मुमुक्षुर्वे शरणमहं प्रपद्ये ॥ १८॥

ईश्वरस्य सम्यज्ज्ञानप्रदत्वेन मुमुक्षुरीश्वरशरणो भूयादित्याह--य इति । यः प्रकृतः परमेश्वरः सर्वजीवसमष्टिरूपं ब्रह्माणं, विश्वसर्गस्थित्यन्तकर्तृत्वेन स्वमायया विद्धाति सृष्टवान् यः प्रकृतेशः पूर्व संगादौ स्वेन सृष्टो हिरण्यगर्भः तस्मै वेदांश्च प्रहिणोति प्रददौ । किमर्थं ! महाप्रळयविच्छिने संप्रदाये य-धोक्ताधिकारिषु वेदार्थसंप्रदायस्थापनाय तस्मै वेदांस्तु ददौ । तं एतमीश्वरं देवं, ह एवार्थे, स्वात्मबुद्धिप्रकाशं अहं ब्रह्मास्मीति स्वपदाप्तिसाधनबुद्धिप्रकाशियतारं मुमुक्षुर्वे शरणमहं प्रपद्ये प्रपन्नो भवेयिनस्यर्थः ॥ १८॥

#### सर्वशास्त्रार्थसंग्रहः

निष्कलं निष्क्रियः शान्तं निरवद्यं निरक्षनम् । अमृतस्य परः सेतुं दग्धेन्धनमिवानलम् ॥ १९ ॥ यदा चर्मवदाकाशं वेष्टयिष्यन्ति मानवाः । तदा 'शिवमविज्ञाय दुःखस्यान्तो भविष्यति ॥ २० ॥

कृत्स्वशास्त्रे यावन्तोऽर्थाः प्रकाशिताः तान् सर्वान् मन्त्रद्येन संक्षिपति
— निष्कळिमिति । प्राणादिनामान्तकछा यत्प्रवोधसमकाछमपह्नवं भजित तदपह्नविसद्धं हि निष्कळम् । सिक्रयस्य निष्कळता कुत इत्यत आह— निष्क्रियमिति । निरवयवस्य क्रियाऽसंभवान्निष्कळत्वं निष्क्रियत्वं च सिद्धमित्यर्थः । अशान्तस्वातिरिक्तदेहादिप्रपञ्चस्य निष्क्रियत्वं दुर्छमित्यत आह—शान्तमिति । स्वमात्रावगतेः स्वातिरिक्तशान्तिपूर्वकत्वात् निष्क्रियत्वं सिद्धमित्यर्थः । स्वातिरिक्ताभावादेव निरवद्यं स्वावद्यहेतोः शान्तत्वान्तिरवद्यं निष्प्रतियोगिकसन्मात्रमित्यर्थः । स्वाज्ञदृष्ट्या स्वातिरिक्तसत्त्वं तत्राञ्जनं स्यादित्यत आह—निरञ्जनमिति । स्वज्ञदृष्ट्या स्वातिरिक्तस्य वाधितत्वात् तत्सत्त्वा-सत्त्वाभ्यां निरञ्जनमिति । स्वज्ञदृष्ट्या स्वातिरिक्तस्य वाधितत्वात् तत्सत्त्वा-सत्त्वाभ्यां निरञ्जनमिति । मार्त्यस्वाविद्याद्वयत्कार्यं यत्र विछीयते तद्धिकरणं अमृतं तस्यापि परं निरिधकरणं स्वाधेयनिरूपिताधिकरणगतसविशेषसिन्ध-सेतुमिव सेतुं स्वातिरिक्ताविद्यापदतत्कार्यज्ञातं स्वतावन्मात्रतया द्राध्वा अपह-सेतुमिव सेतुं स्वातिरिक्ताविद्यापदत्त्कार्यज्ञातं स्वतावन्मात्रतया द्राध्वा अपह-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> देव—उ, मु.

वीकृत्य स्वावशेषिया मोक्षीभवतीति दुग्धेन्धनिमवानलिपत्युच्यते ॥ १९ ॥ यदा चर्म वेष्टियष्यन्ति मानवाः तद्धदाकाशं वेष्टियष्यन्ति चेत् तदा एवं विशिष्टशास्त्रोपसंहारभूतं पूर्वमन्त्रप्रकाशितं निष्कळिमित्यादिविशेषणिविशिष्टं षोड-शक्लाऽपह्विसद्धत्वेन शिवं स्वप्रकाशमात्रं निष्प्रतियोगिकस्वमात्रमिति अविज्ञाय स्वातिरिक्तास्तिताप्रमवदुःखस्यान्तो नाशो भविष्यति । यस्मादेवं तस्मात् स्वाज्ञानप्रमवसंसारोऽस्तीति प्रसक्तौ न हि स्वज्ञानमन्तरा तिनवृत्तिरुपपद्यते । परमार्थदृष्ट्या तु स्वातिरिक्तमस्ति नास्तीति न हि विश्रमस्यावकाशोऽस्ति, कि तु स्वाज्ञादिवृष्टिप्रसक्त्या स्वातिरिक्तास्तिताश्रमे सत्यसित स्वयमेव निष्प्रतियोगि-कमवशिष्यते । न हि तत्र संशयोऽस्तीत्यर्थः ॥ २०॥

#### त्रह्मविद्या**ऽ**धिकारिनिरूपणम्

तपःप्रभावाद्देवप्रसादाच <sup>1</sup> ब्रह्म ह श्वेताश्वतरोऽथ विद्वान । अत्याश्रमिभ्यः परमं पवित्रं प्रोवाच सम्यगृषिसङ्खजुष्टम् ॥२१॥ वेदान्ते परमं गुह्यं पुरा <sup>2</sup>कल्पे प्रचोदितम् । नाप्रशान्ताय दातव्यं नापुत्रायाशिष्याय वे पुनः ॥ २२ ॥ यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्येते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥ प्रकाशन्ते महात्मन इति ॥ २३ ॥

इत्थं संप्रदायपरंपराऽऽगतब्रह्मविद्याया मोक्षफलपर्यन्तत्वं दर्शयितुं विद्या-ऽधिकारिणं दर्शयति-—तप इति । रूढत्वेन कृच्छ्चान्द्रायणादिलक्षणस्य तपसः "तप इति तपो नानशनात् परं" इत्यादिश्चतिसद्धस्य, स्वेन्द्रियमनसोः

<sup>&#</sup>x27; ब्रह्माइ—अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>कल्पप्र—अ, अ १, अ २, क.

एकाप्रलक्षणस्य वा तपसः "मनसश्चेन्द्रियाणां च ह्येकाप्र्यं परमं तपः" स्मरणात्, तत्फलभूतविचारात्मकस्य वा तपसः ''तपसा विजिज्ञासस्व " इति श्रुतिप्रकटितस्य वा प्रभावात् सामर्थ्यादनन्तकोटिजन्म-सूपासितस्य देवस्य प्रसादाच स्वातिरिक्तकलनापह्वत्रवोधसमकालं स्वमात्रतया , बृंहणात् ब्रह्म ह्शब्द ऐतिह्यार्थः । श्वेताश्वतरो नाम विद्वान महर्षिः स्वेन यद्गह्म स्वावशेषतया साक्षात्कृतं तदेव ब्रह्मयाथात्म्यं ब्रतिकामिवनिकुटीचकवहूदक-हंसाश्चाश्रमिणः तानतीत्य परमहंसाश्रमे ये वर्तन्ते ते खल्वत्याश्रमिणः परमहंसपिर ब्राजकाः तेम्यो हि अत्याश्रमिभ्यः यत् पूर्वोक्तं ब्रह्मयाथात्म्यं तदेव परमं निष्प्रतियोगिकनिर्विशेषब्रह्ममात्रगोचरं पवित्रं स्वविद्याद्वयापवित्रशोधकं, विसष्टा-गस्यवामदेवश्रीशुकोदालकवीतहव्यसनकादिमहर्षिसङ्घेन जुष्टं सेवितं ब्रह्म-मात्रज्ञानं प्रोवाच, यथा ब्रह्ममात्रं स्वावशेषतया साक्षात्कृतं भवेत् तथा प्रोवाच ॥ २१ ॥ प्रशब्देन गुरोरुपदेशकालं दर्शयति — वेदान्त इति । वेदान्त इति जातावेकवचनम् । ईशावास्यादिमुक्तिकोपनिषदन्ताष्टोत्तरशतोपनिषत्सु परमं परमात्मतत्त्वं परमपुरुषार्थहेतुत्वात् गुद्धं पारमहंस्यं अनिधकारिषु गोपनीयत्वात् पुरा पूर्वस्मिन् कल्पे प्रचोदितं सम्यगनुशासितं, गुरुशिष्यसं प्रदायपरंपरया सम्यगागतमिति वा । कल्पादावीश्वरेण हिरण्यगर्भ प्रति यत् प्रचोदितं उपदिष्टं तदिदं ब्रह्ममात्रविज्ञानं नाप्रशान्ताय स्वातिरिक्तनिरासक-ब्रह्ममात्रज्ञानसाधनसाधनचतुष्टयसम्पत्तिविकलाय न कदाऽपि दातव्यम् । तत्रापि नापुत्राय अशिष्याय वा न दातव्यम् । प्रशान्तान्तरपुत्राय शिष्याय वा सम्यक् तच्छीलं परीक्ष्य दातत्र्यम् ॥ २२ ॥ देवतादेशिकमत्त्योर्विद्याप्राप्तावन्तरङ्गसा-धनत्वमाह — यस्येति । यस्य मुमुक्षोः देवे परमेश्वरे परा निर्हेतुकी भक्तिः विद्यते यथा देवे तथा गुराविप निर्हेतुकी भिक्तः यदि विद्यते तदा तस्य मुमुक्षोः गुरुदेवतयोरेकत्वं भावयतः अस्यां उपनिषदि श्वेताश्वतरेण मुनिना येऽर्थाः कथिताः त एव अर्थाः अस्य महात्मनो महानुभावस्य प्रकाशन्ते फलपर्यव-सायिनो भवन्ति । यस्मादेवं तस्मात् विद्यार्थिभिः देवतादेशिकविषये निर्हतुकी भक्तिः कर्तव्या.

परमाद्वैतविज्ञानं कृपया वै ददाति यः । सोऽयं गुरुवरः साक्षाच्छिव एव न संशयः ॥

इति स्मृतेः । द्विवचनमादरार्थम् । इत्युपनिषच्छ्य्दौ विशिष्टोपनिषत्समा स्यर्थौ ॥ २३ ॥

#### इति षष्टाध्यायः

श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्भसयोगिना । श्वेताश्वतरोपनिषद्भाख्येयं लिखिता स्फुटम् । श्वेताश्वतरोपनिषदो व्याख्याप्रन्थः सहस्रकम् ॥

इति श्रीमदीशावाष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्त्रविवरणे चतुर्दशसङ्ख्यापूरकं श्रेताश्वतरोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम् ॥

## नामधेयपदसूची

यत्र पुटसंख्यानन्तरं तिर्थेग्रेखायाः परं संख्या वर्तते तत्र तावती पदावृत्तिः बोध्या

| पदम्      |                |       | पुर | .संख्या <b>[</b> | पदम्        |       |       | gz    | संख्या |
|-----------|----------------|-------|-----|------------------|-------------|-------|-------|-------|--------|
| अग्निः    |                | •     | •   | २३               | कात्यायनः   | •     | •     | •     | १६३    |
| अघोर:     |                | •     | •   | 90               | कालः        | •     | •     | •     | २३     |
| अङ्गिराः  | •              | •     | •   | 80               | कालाग्निरुद | : ३९, | 80, 8 | ١٩,   |        |
| अच्युतः   | •              |       |     | ११७              | 88,         | cc, 9 | २१, ९ | 9,    |        |
| अज:       |                | •     | 20  | 9-9              | १०३,        | 308   | 3, 90 | 9,    |        |
| अथर्वा    |                | •     |     | ११               | ११४,        | १२ः   | २, १२ | 3,    |        |
| अर्धनारीश | [:             | •     | •   | १६१              | १५६,        | 860   | , १६  | 0, 88 | 13-9   |
| अश्विनौ   |                |       |     | 308              | गिरीश:      |       | ٠     |       | 900    |
| आरुणि:    |                |       |     | १२१              | गुह:        | •     | •     | , •   |        |
| आश्वलाय   | नः             |       | ·   | ४६               | गोविन्दः    |       |       |       | 186    |
| इन्द्र:   |                |       | •   | २३               | गौतमः       | •     |       | 69,   | ११६    |
| ईशानः ३   | 0, 90          | , ८२, | ८४, |                  | चतुर्मुखम्  | •     |       | •     | १६१    |
|           | 100            | ४९,   |     | 206              | चन्द्रमां:  |       | •     |       | 186    |
| उमा       | and the second |       |     | ४९-२             | जडभरतः      | •     |       |       | १२१    |
| ऋभुः      |                |       | 0.  | 0-0              | जनकः        |       | 120-  | -7, 8 | २१-३   |
| कपिछ:     |                |       |     | १६३              | जनार्दनः    |       |       | 8     | ४९–२   |
| करुण:     |                |       | 8   | १५-२             | जाबाछ:      | •     | •     | १२९   | , १३४  |

| पदम् पुटसंख्या            | पदम् पुटंसंख्या          |
|---------------------------|--------------------------|
| दत्तांत्रेयः . १२१,१६३    | विप्णु: १७, २३, ५०, १०९, |
| द्धीचिः ११६               | १२२-३, १४५, १४९-२,       |
| दुर्वासाः . ११६-२, १२१    | १५०, १६३, १७१            |
| निदाच: . १२१, १६३         | वीरभद्र: १६७             |
| नीळळोहितः . १४६           | व्यासः १४८               |
| पितामहः १६६               | शरभः १७१                 |
|                           | शाकलः ८०, ८९             |
| ्पैप्पलादः १०, ७९, १२२–२, | शिवः १८, ४९, ५०,         |
| १६६, १७३–२                |                          |
| पैप्पलादिः ६९             | ८६-२, ९३-२, १२९,         |
| भरद्वाजः १६३              | १७२, १७३, १९८, २१०, २११  |
| मुसुण्डः, ८८, ८९, ९१,     | ज्ञुकः . १४८, १५१        |
| ९७, १०४, १०७, ११४,        | ग्रुचिस्मिता ११९         |
| १२१, १२९, १३४, १५६, १६०   | श्वेतकेतुः १२१           |
| भैरवः १४६                 | थेताश्वतरः २३२           |
| महागणपतिः . ६१            | सनत्कुमारः १०, ४०, ४२,   |
| महादेवः . १६, ३२, ८४      | ६८, १२३, १६३             |
| महेशः ८०, १७०             | सरस्वती २                |
| महेश्वरः २३, ३१, १५०,     | साम्बः . १३४-२           |
| १५३–२, १६७                | सूर्यः २३, १५०           |
| मार्कण्डेयः ७०            | सोमः २३, ९२, ९३, १४९,    |
| मृकण्डुजः ७६              | १९०, १८९                 |
|                           | स्कन्दः २३               |
|                           | हर: ११७                  |
|                           | हरिः११७–३, १७२           |
| 111) 100                  | 11/0 4) 101              |

## विशेषपदसूची

यत्र पुटसंख्याऽनन्तरं तिर्यप्रेखायाः परं संख्या वर्तते तत्र तावती पदावृत्तिः बोध्या

| पदम्            |      | पुटसंख्या | पदम्         |   | पुटसंख्या |
|-----------------|------|-----------|--------------|---|-----------|
| अकल्पम् .       |      | १०३-२     | अनुकल्पम्    |   | .१०३-२    |
| अकार:           |      | . ??      | अन्तरिक्षसद: |   | . ६       |
| अक्षरम् .       |      | . १८१     | अपरा .       |   | . १९२     |
| अग्निः १०१,     | १२०, | १२४, १३५  | अमक्ष्यम् .  |   | . १६२     |
| अग्नीषोमपुटम्   |      | . ९५      | अमृतम् .     |   | . 93      |
| अग्नीषोमात्मकम् |      | . ९१-२    | अमृतप्लावनम् |   | . 99      |
| अंकारः .        | •    | . 3       | अरुन्धती .   |   | 119-5     |
| अणोरणीयान्      |      | . 909     | अर्धमात्रा . |   | . 17      |
| अत्याश्रमस्थः   |      | 86        | अलक्ष्मी: .  |   | . 99      |
| अथर्वशिर: .     |      | ३६-२, ६३  | अविद्या .    | Ġ | . 788     |
| अथर्वशिषम्      |      | . ६३      | अष्टवक्तम् . |   | . १६१     |
| अद्वैतम् .      |      | ८9, १98   | अष्टस्थानम्  |   | . 306     |
| अधमम् •         |      | १९८, १६०  | अष्टादशार्णः |   | . 63      |
| अनन्तः          |      | २७        | आकाशः .      | • | . ८६      |
| अन्पब्रुवः .    |      | . १३8     | आत्मज्योतिः  |   | . १३      |
| अनलः .          |      | . 63      | आत्मतत्त्वम् |   | : १९१     |
| अनाज्ञातत्रयम्  |      | , 800     | आत्मा .      | • | १९३, १८१  |

| पदम्              | पुटसंख्या  | पदम्           | पुटसंख्या      |
|-------------------|------------|----------------|----------------|
| बादिक्षान्ताः     |            | क्षंकारः .     | 9              |
| आदित्याः .        | ११८        | क्षत्रियाः .   | 196            |
| आनुष्टुमः .       |            | क्षरम् .       | ? </td         |
| इध्मशेषम् .       | १००        | क्षारम् •      | ९०-२           |
| उकारः .           | ??         | गाणेशीविद्या   | ६१             |
| उत्तमम्           | १५९-२, १६० | गायत्री .      | . 7, 99        |
| उत्पत्तिसांकर्यम् | ११३        | गुह्मम् .      | 60             |
| उद्भूळनम् .       | १०६        | प्रहाः .       | २३             |
| उपकल्पम्          | . १०३-२    | चतुर्जालम् •   | १89            |
| उपदेशः .          | १३९        | चतुर्थवक्लम्   | १०9            |
| उपनिषत् .         | ९८         | चतुर्दशमुखम्   | १६२            |
| उपासकः .          |            | चतुर्विशाक्षर: | ं . ७२         |
| उपोपकल्पम्        | . १०३-२    | छाया -         | 990            |
| ऋतम् .            | १००        | जनः .          | २३             |
| एकः .             | 79         | जागरितम् .     | १६             |
| एकवक्त्रम् .      | १६१        | जालवान् .      | १९३            |
| एकादशगुणरुद्रः    | १३६        | जीव: •         | ५२-२, १५३, २१८ |
| एकादशमुखम्        | १६२        | जुहू: .        | १३0            |
| ऐश्वर्यस्थानम्    | 888        | ज्ञितिदीपम् .  | , ७६           |
| ओङ्कार: .         | . १३, २६   | ज्ञानदम् .     | १०६            |
| कपिला .           | 90         | ज्ञानसाधनम्    |                |
| कवयः .            | २२१        | ज्ञानस्थानम्   |                |
| कार्ज्यायसम्      |            | ज्योतिः .      | 78             |
| कालाग्निः .       | . ९३-२     | तत्त्वम् .     | ६६             |
| कृतकर्मनादाः      | २२३        | तत्पुरुष: .    |                |
|                   |            | 9              |                |

| पदम्             |     | पुटसंख्या  | पदम्               |            | पुर  | ःसंख्या |
|------------------|-----|------------|--------------------|------------|------|---------|
| तन्तुनाभः .      | •   | . २२५      | देही .             |            | २०१, | २१९     |
| तपः •            |     | . २३       | द्वात्रिशत्स्थानम् |            | •    | १०७     |
| तारः .           |     | . 88       | द्वादशमुखम्        |            |      | १६२     |
| तारकम् .         |     | . 189      | द्वाद्शवर्णकः      |            | •    | 98      |
| तारा -           |     | . 190      | द्विवक्तम् .       |            |      | १६१     |
| तुरीयम् .        |     | १६         | धवळा .             |            | •    | ९७      |
| तृतीया रेखा      |     | ४३, ६८     | धारणम्             |            | 28   | 9-0     |
| तेजः .           |     | . 99       | धिक्               | •          | 33   | 3-8     |
| तेजोविद्याकला    |     | . 99       | धेनुः .            | •          |      | 86      |
| त्रयोदशमुखम्     | •   | . १६२      | नन्दा .            |            |      | 68      |
| त्रिपुण्डूम् १०९ | -7, | ११२, ११३   | नर:                | 1          | •    | १९०     |
| त्रिपुण्ड्विधिः  |     | . १२९      | नववक्तम् .         |            | •    | १६२     |
| त्रिमाला .       |     | . १६०      | नवाक्षरः .         | •          |      | ७३      |
| त्रिमुखम् •      | •   | . १६१      | नारी •             |            |      | 190     |
| त्रियायुषम् •    | •   | . १११      | निवृत्तिः .        |            |      | ८९      |
| दक्षिण।मिमुखः    | •   | ७१, ७७     | निष्ठा •           |            |      | ७५      |
| दक्षिणामूर्तिः   | San | ७२, ७४     | पञ्चब्रह्मम् •     | •          |      | ८३      |
| दक्षिणास्य:      |     | . 98       | पञ्चवक्त्रम्.      |            |      | १६१     |
| दक्षिणा .        |     | . १६४      | पञ्चस्थानानि       | •          |      | 308     |
| दग्धपादाः .      |     | . 98       | पञ्चाक्षरम् •      |            |      | 58      |
| द्शवक्त्रम् •    |     | . १६२      | पण्डित: .          |            | •    | 98      |
| दहर:             |     | . ८६       | पन्थाः •           | 1.         |      | १९६     |
| दिविषदः •        | •   | . ६        | परमतत्त्वरहस्यम    |            |      | ६५      |
|                  |     | २०४,       | प्रमरहस्यिशवत      | त्त्वज्ञान | म्   | ७१-२    |
| २१६,             | 270 | , २२१, २२५ | परमात्मरूपम्       |            | •    | 4६      |

|                 | T.          | रसंख्या | पदम्                |          | पुरसंख्या |
|-----------------|-------------|---------|---------------------|----------|-----------|
| पद्म्           | 3           | chean   |                     |          | 7         |
| परमेश्वरः •     | १३०, १६७,   | १६९     | बिछ:                | •        | . 69      |
| पराः .          | . ?,        | १५२     | बलिप्रदानम्         |          | . १३०     |
| परिकरः •        |             | ७५      | ब्रह्म २, ११-       |          |           |
| प्रंब्रहा •     |             | २९      |                     | , 93, 9  |           |
| पश्चवः •        |             | ६६-४    |                     |          | 13,.      |
| पशुपतिः -       | . ६६-४,     | १६८     | १९९,                | १७९, २३  | {7,       |
| पशुपाशविमोच     | াৰ: •       | १३९     | ब्रह्मकार्यम्       |          | . ८४–२    |
| पावनम् .        |             | ९३      | ब्रह्मचक्रम् •      | •        | • २२१     |
| पाशुपतम् .      |             | ३५-२    | ब्रह्मतुरीयम्       |          | . 90      |
| पिप्पलः .       |             | १६३     | ब्रह्मदैवत्या .     |          | . १२      |
| पीठम् •         |             | १५१     | ब्रह्ममन्त्राः .    |          | . १३१     |
| पुण्डरीकम्.     |             | ८६      | ब्रह्मवादिनः        | •        | . १७५     |
| पुरत्रयम् .     |             | 97      | ब्रह्मविद्या .      |          | 184-4     |
| पुरुष:          |             | 20      | ब्रह्मविष्णुमहेश    | वराः .   | . 888.    |
| पुरुषदैवत्या.   |             | 19      | ब्रह्मविष्णुरुद्रा  |          | . 9       |
| पुष्पाञ्जलिः    |             | १४३     | ब्रह्मविष्णुरुद्रेन | द्रा:    | . 96      |
| पूर्णपात्रोदकम् |             | 900     | ब्रह्मा ५०,         | १४५, १   | ४९,       |
| पूर्णाहुतिः .   |             | १३०     |                     |          | १५०, १६३, |
| पृथिवीषदः .     |             | ६       | ब्रह्मोपदेशः        |          | . १३६     |
| प्रकाशः .       |             | 19      | ब्राह्मणाः .        | •        | . 196     |
| प्रकृतिः .      |             | ?       | भगवान् .            |          | . 38      |
| प्रजापति: .     |             | ?       | भद्रा .             |          | . '८९     |
| प्रणवः          | १४, २७, १०३ | , १०४   | भवः .               | •        | . 93      |
| प्रतिष्ठा .     |             | 68      | भसितम् .            |          | . 68      |
| प्रलय: ,        |             | १३      |                     | 30-7, 98 | , ९३, ११४ |
|                 |             |         |                     |          |           |

| पदम्                 | पुटसंख्या | पदम्                |         | पुटसंख्या |
|----------------------|-----------|---------------------|---------|-----------|
| भस्मज्योतिः १२०-२,१२ | ξ,        | रसतेजसी .           |         | . 99      |
| १२२-३ ,१२३, १६       | 3         | राक्षोन्नम् .       |         | . १६४     |
| ंभस्मधारणम् •        | . १३३     | रुद्र: ३७, ११       | ८, १४९- | ₹,        |
| भस्मनिष्ठः •         | 188-5     | १६३,                | १६७, १९ | 8,        |
| भस्मस्त्रानम् •      | ९१, १०६   | रुद्रचरितम्.        |         | . 37      |
| भूतिकरी -            | . 386     | रुद्रदैवत्या .      |         | . 12      |
| मेदः •               | . 69      | रुद्रस्नानम् .      |         | . 885     |
| मकारः •              | . 38      | रुद्राक्षाः २, १    | २३-२, १ | 6.0,      |
| मनुखरूपम्            | . ६१      |                     |         | १५९, १६३  |
| मलस्तानम् • •        | 9-8-3     | रौद्री .            | •       | . 68      |
| मह:                  | . २३      | लक्ष्मी: .          |         | . 190     |
| महर्षि:              | . १३७     | छिङ्गम •            | •       | . 38      |
| महात्मा              | . 789     | <b>लिङ्गलिप्तम्</b> |         | . 185     |
| माया • •             | . 900     | वत्सः •             |         | . 96      |
| मायी • •             | . २०७     | वसवः •              | •       | . 800     |
| मार्जनम्             | . १३९     | वहिः .              |         | . 1998    |
| मुक्तिस्थानम् •      | . 989     | वाणी •              |         | . 190     |
| मृत्युतारकम् •       | . 186     | वामदेवः •           | •       | . 98      |
| यज्ञः                | . 199     | वासुदेवः •          |         | 190-7     |
| यतयः .               | . 80-7    | विचालनस्था          |         | . १८१     |
| यम:                  | . २३      | विद्या              | 3, 60   | , ९८, २१४ |
| रक्षा                | . ९०-२    | विद्याशक्तिः        |         | . 96      |
| रत्नवेदिका •         | 189       | विधिस्नानम्         | A-PA    | . १०४     |
| रवि:                 | . 186     |                     | •       | . ?३      |
| रसः                  | . 98      | विभूतिः             |         | ८९, ९०-२  |
| В 31                 |           |                     | 1       |           |

| पद्म्                   | पुरसंख्या | पदम्                  | पुटसंख्या |
|-------------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| विरक्तिदम् •            | . ११२     | शिवरूपम्.             | . 99      |
| विरजानलजम् •            | १११-२     | शिवसायुज्यम् •        | . १७४     |
| विरिश्चिः •             | . 800     | शिवाग्निजम् •         | . ११२     |
| विश्वघाम •              | . 278     | शुक्राभः • •          | . ??0     |
| विश्वरूपः •             | . २१७     | शुद्भचैतन्यम् •       | . 69      |
| विश्वाधिकः •            | १३७-२     | शुक्रम् • •           | . 76      |
| विश्वदेवाः •            | . 386     | शूद्राः               | . 196     |
| विष्णुदैवत्या.          | . १२      | शैवम् • •             | . ?       |
| विष्णुब्रह्ममहेश्वराः • | . 990     | षडुक्त्रम्            | . १६१     |
| वेदिः                   | . 398     | षोडशदेवताः .          | . 906     |
| वैकङ्गती                | . 300     | षोडशस्थानम् -         | . 306     |
| वैद्युतम् •             | . 79      | सकलरुद्रमन्त्रजापी.   | . ६८      |
| वैयासिकिः •             | . 800     | सचिदानन्दः •          | . ८६      |
| वैराग्यम् • •           | , ve      | सत्यम्                | . 73      |
| वैराग्यस्थानम् •        | . 383     | सदाशिवः .             | . 98      |
| वैश्याः                 | . 196     | सद्योजातम् .          | . 99      |
| वैष्णवम्                | . 7       | सप्तवक्लम् .          | १६१       |
| शक्तिः • •              | . ९३      | सर्वव्यापी            | 70        |
| शक्तिकारी -             | . 98      | सम्मर्शः              | . १३9     |
| शङ्करः                  | . १६९     | साङ्ख्यादितत्त्वभेदाः | . 9       |
| शतरुद्रीयम् .           | . 98      | साम                   | . १११     |
| शम्भुः                  | . 36      | सिद्धमन्तः .          | . ६8      |
| शान्तिः . ३३-२,         | ९०, २०८   | सुपर्णा               | . २०६     |
| शान्यतीता.              | . 90      | सुमना                 | 90        |
| शास्भवम्                | . 88      | सुरिम:                | 90        |

| पदम्        |   |   | 9 | टसंख्या | पदम्             |   | 3 | टसंख्या |
|-------------|---|---|---|---------|------------------|---|---|---------|
| सुशीला      |   |   | • | ९०      | स्पर्शाः .       |   |   | 7       |
| सुबुत्तिः   |   |   |   | १६      | स्वात्मपरिज्ञानी |   |   | 899     |
| सूर्यात्मा  | • | • | • | ९१      | स्वाहा .         |   |   | १५१     |
| सूक्ष्मम्   | • |   | • | 35      | स्विष्टकृतम्.    |   |   | 200     |
| सूत्रत्रयम् |   |   | • | 3       | स्वप्तम् .       |   |   | १६      |
| सोमात्मा    | • |   |   | 68      | स्वयंप्रकाशः     |   |   | १७      |
| संयोगः      | • | • |   | १७६     |                  |   |   | 7       |
| संस्कारः    | • |   | • | ११३     |                  |   | • |         |
| संस्पर्शः   |   |   |   | १३६     | हुताशनः .        | • |   | 186     |
| संवर्तक:    |   |   | • | १२१     | हृद्यम् .        | • | • | ८६      |
| स्थानम्     |   |   |   | ७५      | हंस: .           | • | • | १७९     |

To Bay 1946 . 19-13 The spilet field,

# THE S'AKTA-UPANISHADS WITH THE COMMENTARY OF

### SRI UPANISHAD-BRAHMA-YOGIN

EDITED BY

PANDIT A. MAHADEVA SASTRI, B.A. DIRECTOR, ADVAR LIBRARY, ADVAR, MADRAS

PURLISHED FOR THE ADYAR LIBRARY

(THEOSOPHICAL SOCIETY)

1925

## THE SAKTA-UPANISHADS

SRI UPARISHAD-BRAHMA-YOOM

ANT TRIBLE AVEILABLE P. THOMAS

## अष्टोत्तरशतोपनिषत्सु.

# शाक्त-उपनिषदः

श्री उपनिषद्रसयोगिविरचितव्याख्यायुताः

अडयार्-पुस्तकालयाध्यक्षेण

अ. महादेवशास्त्रिणा सम्पादिताः

> अडयार्—पुस्तकालयार्थे प्रकटीकृताश्च १९२५

ASSET FOR THE PARTY OF THE PARTY.

## EPPPPE-FILE.

के उपनिष्ट स्वाकृतिकालकाल्याक व

the means are

मानातात्वास स

STREET, STREET,

MINISTER OF STREET

ॐ नमो

ब्रह्मादिभ्यो

ब्रह्मविद्यासंप्रदायकर्तृभ्यो

वंशऋषिभ्यो

नमो गुरुभ्यः

DEDICATED TO

Brahma and the Rishis,

The Great Teachers

Who handed down Brahmavidya
through Generations

tup es tive siture tive fluve tive tipe tre ou pies

Brahms and the Rishis,
The Great Teachers
Who handed down Brahmavidyo
through Generalions

### THE EDITOR'S NOTE

THE materials on which is based this edition of THE STAKTA UPANISADS comprised in this volume are the same as those described in the volume of The Yoga Upanisads.

5th November, 1925.

A. M. S.

o arox saloring englisher.

and the modifier shift beams of the form of the first of the form of the first of t

# अस्मिन् सम्पुटे अन्तर्गतानामुपनिषदां सूची

| संख्या | उपनिपन्नाम             |   | ईशादिसंख्या | पुटसंख्या  |
|--------|------------------------|---|-------------|------------|
| ٧.     | त्रिपुरोपनिषत् .       |   | ८२          | 8          |
| ٦.     | त्रिपुरातापिन्युपनिषत् |   | (0          | 88         |
| 3.     | देव्युपनिषत् .         |   | 13          | 43         |
| 8.     | बह्वृचोपनिषत् .        | • | १०७         | £ ?        |
| ۹.     | भावनोपनिषत् •          |   | (8          | <b>{</b> ( |
| ξ.     | सरस्वतीरहस्योपनिषत्    |   | १०६         | 98         |
| 9.     | सीतोपनिषत् •           |   | 89          | (9         |
| 4.     | सौभाग्यलक्ष्म्युपनिषत् |   | १०५         | १०५        |

in a republication of their safety and participations CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE THE THE STATE OF ANGERT SERVICE.

## विषयसूचिका

# १. त्रिपुरोपनिषत्

|    | चिच्छात्स्वरूपम्                   |            | •         | •   | 1  |
|----|------------------------------------|------------|-----------|-----|----|
|    | चिच्छिक्ति प्रति प्रार्थना .       |            |           |     | 2  |
|    | कामेश्वरखरूपम्                     |            | •         | •   | 3  |
|    | आवरणदेवताः .                       | •          | •         |     | 8  |
|    | <b>शिवकामसुन्दरीविद्याफलम्</b>     | •          | •         | •   | 8  |
|    | आदिम्ळविद्योद्धारः .               | •          |           |     | 9  |
|    | विरक्तानां आदिविद्याज्ञानफलम्      |            | •         | •   | 9  |
|    | देवीज्ञानफलम् .                    | •          |           | •   | 9  |
|    | मन्दाधिकारिणां ध्यानविशेषः         |            |           | •   | ६  |
|    | अधमाधिकारिणां अनुष्टानं तत्फलं च   | •          | •         | •   | 9  |
|    | निष्कामोपासकस्य ब्रह्मत्वप्राप्तिः |            |           |     | 6  |
|    | 2 Constantin                       | जातीस्त्र  |           |     |    |
|    | २. त्रिपुरातापि                    | न्युपानपत् | The Shall |     |    |
| मो | <b>पनिषत्</b>                      |            |           |     |    |
|    | त्रिपुराखरूपम्                     |            | • (1)     | 1.5 | 11 |
|    | त्रिपुरामहामनुः -                  |            |           |     | १२ |
|    | शिवशक्तियोगात् प्रपञ्चसृष्टिः      |            | . #5      | •   | १३ |
|    | वाग्भवकूटस्य गायत्र्या समन्वयः     |            | O POR     |     | १३ |

| कामकूटस्य गायत्र्या समन                             | चयः      |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | १७ |
|-----------------------------------------------------|----------|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|----|
| इाक्तिकूटस्य गायत्र्या सम                           | न्वय:    |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | 18 |
| कामाकामधियां विशिष्टविद                             | गाफलम    |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | २० |
| कामाकामावया पाराठावर<br>इाक्तिशिवादिद्वादशविद्योद्ध | 17:      |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | 20 |
| शाक्ताश्वादिद्वादशायथाभ्र<br>क्रिक्ट                |          |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | 29 |
| महात्रिपुरादेवीध्यानप्रकार                          |          | OFFIC         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |    |
| द्वितीयोपनिषन्                                      |          |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |    |
| त्रिपुराविद्यामधिकृत्य प्रश्नः                      |          | A             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | २६ |
| त्रिपुराविद्या •                                    | •        |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | २७ |
| महाविद्येश्वरीविद्या                                | •        |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | 35 |
| सर्वरक्षाकरीविद्या                                  |          |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | 76 |
| त्रिपुरेशी-आत्मासनरूपिण                             | गि-शक्ति | श्वरूपिणी     | विद्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •        | ३० |
| त्रिपुरवासिनीविद्या                                 |          |               | A STATE OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •        | 38 |
| त्रिपुराम्बाविद्या                                  |          |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | 32 |
| श्रीचक्रस्य अनुलोमक्रमः                             |          |               | CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE |          | 33 |
| श्रीचक्रस्य प्रतिलोमक्रमः                           |          | FOR S         | TE PART                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          | 38 |
| श्रीचेक्र महात्रिपुरसुन्दरीः                        | ।जा      |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | ३६ |
|                                                     | (on      | is the second | The sky                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | A S      | 30 |
| पूजाफलम् •                                          | - 7 3    |               | W HITTIN                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |    |
| <b>तृतीयोपनिषन्</b>                                 |          |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |    |
| <b>मुद्रासामान्य</b> लक्षणम्                        | •        | •             | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          | ३७ |
| योन्यादिनवमुद्रालक्षणम्                             | propin   | dry, t.       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | 36 |
| पश्चबाणमुद्रालक्षणम्                                |          |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | PART     | 30 |
| नवनीजोद्धारः                                        |          |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | NAME OF  | 80 |
| कामकलाचक्रम्                                        |          |               | W. Sin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Dell'ura | 80 |
| क्षेत्रेशपूजा .                                     |          |               | And the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          | 88 |
| क्षत्रराधूणा .<br>कुलकुमारीपूजा                     |          |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | 83 |
| कुळकुमारापूजा                                       |          | A STEEL S     | THE STATE OF THE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          | 0  |

#### चतुर्थोपनिषत् मृत्यु अयोपदेशः 83 **च्यम्बकादिशब्दार्थविवरणम्** ४३ भगवतीद्दीनसाधनमन्त्रः 88 पञ्चमोपनिषत् निर्विशेषब्रह्मजिज्ञासा 38 परमात्मनिरूपणम् 80 मनोनिरोधः . 80 वद्मज्ञानात् वह्मभावप्राप्तिः 86 सविशेषब्रह्मानुसन्धानात् निर्विशेषब्रह्माधिगमः 28 98 निरुपाधिकांत्मदर्शनम् शब्द्ब्रह्मध्यानात् परब्रह्माधिगमः 90 40 परमात्मदर्शनम् 99 श्रीकामराजविद्यामहिमा ३. देव्युपनिषत् 93 चिच्छक्तेः सर्वात्मरूपेण ब्रह्मत्वम् 98 चिच्छक्तः सर्वधारकत्वम् 99 देवकृतदेवीस्तुतिः 98 आदिविद्योद्धार: 99 आदिविद्यामहिमा 99 भुवनेश्येकाक्षरीमन्त्रः 96 महा चण्डी नवाक्षरविद्या 48 विद्याजपस्तुति:

B 33

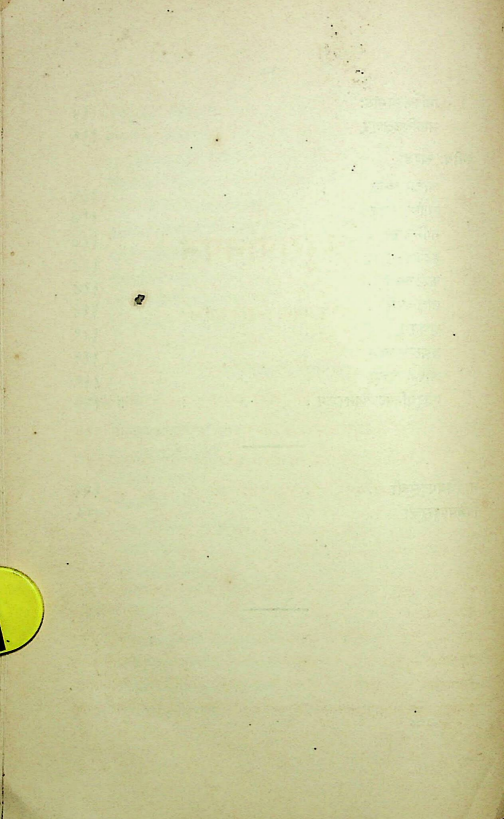
## ४. बहृच्चोपनिषत्

| ÷ 6                                   |            |               |   | 83 |
|---------------------------------------|------------|---------------|---|----|
| चिच्छितिस्बरूपम्                      | -          |               |   |    |
| चिच्छेक्तः ब्रह्मादिस्थावरान्तकारणत्व | H.         |               |   | ६२ |
| चिच्छेतः शब्दतदर्थरूपभावनम्           | •          |               | • | ६२ |
| चिच्छतेः अद्वितीयत्वम्                |            |               | • | ६४ |
| प्रत्यक्परचिदैक्यभावना .              |            |               | 4 | ६५ |
| अम्बिकाऽऽदिरूपेण चिच्छिक्तिभावन       | Ī          |               |   | ६६ |
| ब्रह्मण एव मुख्यज्ञेयत्वम्            | •          | •             |   | ६६ |
|                                       |            |               |   |    |
| ५. भावनीप                             | निषत्      |               |   |    |
| शिवस्य शक्तियोगात् ईश्वरत्वम्         | •          |               |   | ६८ |
| अध्यात्मदेहत्रयश्रीचक्रभावना          | •          | •             |   | ६९ |
| देवताया आवाहनाचुपचारभावना             | •          |               | • | १७ |
| भावनाफलम् •                           | •          | •             | • | ७३ |
| C                                     | enductura  |               |   |    |
| ६. सरस्वतीरहर                         | स्थापाणपत् |               |   |    |
| सरस्वतीदशश्लोक्याः तत्त्वज्ञानसाधन    | ात्वम्     |               |   | 98 |
| दशस्त्रोक्या ऋष्यादि •                |            | •             |   | ७९ |
| प्रणो देवीति मन्त्रस्य ऋज्यादि        | •          |               |   | ७९ |
| आ नो दिव इति मन्त्रस्य ऋष्यादि        |            |               | • | ७६ |
| पावका न इति मन्त्रस्य ऋण्यादि         | •          |               |   | ७६ |
| चोदियत्री इति मन्त्रस्य ऋज्यादि       |            |               |   | 99 |
| महो अर्ण इति मन्त्रस्य ऋष्यादि        |            |               |   | 99 |
| चत्वारि वागिति मन्त्रस्य ऋष्यादि      |            | Total Service |   | 96 |

| यद्वागिति मन्त्रस्य ऋज्यादि               |      |     |   | 10.4 |
|-------------------------------------------|------|-----|---|------|
| देवीं वाचिमिति मन्त्रस्य ऋष्यादि          |      |     |   | 30   |
| उत त्व इति मन्त्रस्य ऋष्यादि              | 9    |     | • | 20   |
| अम्बितम इति मन्त्रस्य ऋष्यादि             |      |     | • | 90   |
| देवताप्रार्थना                            |      | •   | • | 90   |
|                                           | •    |     |   | 60   |
| भगवत्याः ब्रह्मत्वं प्रकृतित्वं पुरुषत्वं | च    |     |   | 28   |
| मायावशात् भगवत्या ईश्वरत्वम्              | •    |     |   | ८२   |
| मायाया विक्षेपावरणशक्तिद्वयम्             | •    | •   |   | ८३   |
| जीवस्वरूपम् .                             |      |     |   | ८३   |
| आवृतिनाशे भेदनाशः .                       |      |     |   | 58   |
| दृश्यप्रपश्चे ब्रह्मप्रकृत्यंशयोः विवेकः  | •    |     |   | 58   |
| ब्रह्मांशे समाधिविधानम् .                 | •    |     |   | 69   |
| षड्विधसमाधयः .                            |      |     |   | 29   |
| निर्विकल्पसाक्षात्कारः                    | •    | •   |   | 20   |
| ७. सीतोप                                  | निषत |     |   |      |
|                                           |      |     |   |      |
| सीताया मूलप्रकृतित्वम्                    | •    |     | • | ८९   |
| सीताप्रकृतेरक्षरार्थः .                   |      |     | • | ९०   |
| सीताया व्यक्ताव्यक्तस्वरूपम्              | •    | u i | • | ९०   |
| सीताया ब्रह्मत्वम्                        | 4    | 11. | • | ९२   |
| सीताया इच्छाऽऽदिशक्तित्रयत्वम्            |      |     |   | ९३   |
| इच्छाशक्तः श्रीभूमिनीळाऽऽत्मकत्व          | म्   |     |   | ९३   |
| सोमरूपा नीळा                              |      |     |   | ९३   |
| सूर्यादिरूपा नीळा                         |      |     |   | 68   |
| अग्निरूपा नीळा                            | •    |     |   | ९९   |
| श्रीदेवीरूपा इच्छाशक्तिः                  |      |     |   | 89   |
|                                           |      |     |   |      |

| भूदेवीरूपा इच्छाशक्तिः .              |                 |                    |      | 64    |
|---------------------------------------|-----------------|--------------------|------|-------|
| इच्छाशक्तः सर्वरूपत्वम्               | •               |                    |      | ९६    |
| इच्छाशक्तः भुवनाधारत्वम्              |                 | •                  |      | ९६    |
| क्रियाशक्तः नादोद्भवः •               |                 | •                  |      | ९६    |
| साङ्गोपाङ्गवेदतच्छाखाकथनम्            |                 |                    | •    | 60    |
| नादस्यैव वेदशास्त्रद्वारा ब्रह्मभवनम् |                 | •                  | 12   | १००   |
| साक्षाच्छितिस्बरूपम्                  |                 | •                  |      | १०१   |
| योगशक्तिरूपा इच्छाशक्तिः              |                 | 9.0                |      | १०१   |
| भोगशक्तिरूपा इच्छाशक्तिः              |                 |                    |      | १०२   |
| वीरशक्तिरूपा इच्छाशक्तिः              | •               |                    | 13.0 | १०३   |
|                                       |                 |                    |      |       |
| ८. सोभाग्यलक्ष                        | <b>म्युपनिष</b> | त्                 |      |       |
| प्रथमः खण्डः                          |                 |                    |      |       |
| सौभाग्यलक्ष्मीविद्याजिज्ञासा          | •               |                    |      | १०५   |
| सौभाग्यलक्ष्मीध्यानम् .               |                 |                    |      | १०५   |
| श्रीसूक्तस्य ऋष्यादि .                | •               |                    | •    | १०६   |
| सौभाग्यलक्ष्मीचक्रम् .                |                 |                    |      | १०७   |
| एकाक्षरीमन्त्रस्य ऋष्यादि             |                 |                    |      | 308   |
| एकाक्षरीचक्रम्                        |                 |                    |      | १०९   |
| लक्ष्मीमन्त्रविशेषाः                  |                 |                    | •    | १०९   |
| द्वितीयः खण्डः                        |                 |                    |      |       |
| उत्तमाधिकारिणां ज्ञानयोगः             |                 | i                  |      | ११०   |
| षण्मुखीमुद्राऽन्वितप्राणायामयोगः      |                 |                    |      | ? ? ? |
| नादाविर्भावपूर्वको प्रन्थित्रयमेदः    |                 |                    |      | ११२   |
| अखण्डब्रह्माकारवृत्तिः .              |                 |                    |      | ११३   |
|                                       |                 | THE REAL PROPERTY. |      | -     |

|       |                     |     |    |   |    | STREET, STREET |
|-------|---------------------|-----|----|---|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       |                     | 0   |    |   |    | 888                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | समाधिलक्षणम्        | •   | •  | • |    | 189                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| तृतीय | : खण्ड:             |     |    |   |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | आधारचक्रम्          | te. |    |   |    | ११६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | स्वाधिष्टानचऋम्     | •   | W. |   |    | ११७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | नाभिचक्रम् .        |     |    |   |    | ११७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | हृद्यचक्रम् .       |     | •  |   |    | 388                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | कण्ठचक्रम् •        |     | •  | • |    | 388                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | तालुचक्रम्          |     |    |   |    | 388                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | भ्रूचक्रम् •        |     |    |   |    | ११९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | त्रहारन्ध्रचक्रम्   |     |    |   |    | ११९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | आकाशचक्रम्          |     |    |   |    | 116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | एतदुपनिषद्ध्ययनफलम् |     |    |   | •7 | १२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       |                     |     |    |   |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| नामध  | वियपदसूची .         |     | 10 | • |    | १२१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       | ।पदसूची             |     |    |   |    | १२५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |



# त्रिपुरोपनिषत्

# वाङ्मे मनसि-इति शान्तिः

#### चिच्छक्तिस्वरूप**म्**

तिस्रः पुरिश्चिपथा विश्वचर्षणा अत्राक्तथा अक्षराः संनिविष्टाः । अधिष्ठायैना अजरा पुराणी महत्तरा महिमा देवतानाम् ॥१॥ नवयोनिं नव चक्राणि दीधिरे नवैव योगा नव योगिन्यश्च । नवानां चक्रा अधिनाथाः स्योना नव भद्रा नव मुद्रा महीनाम् ॥

त्रिपुरोपनिषद्वेद्यपारमैश्वर्यवैभवम् । अखण्डानन्दसाम्राज्यरामचन्द्रपदं भजे ॥

इह खलु ऋग्वेदप्रविभक्तयं त्रिपुरोपनिषत् श्रीविद्ययत्ताप्रकटनव्यप्रा ब्रह्म-मात्रपर्यवसन्ना विजयते । अस्याः संक्षेपतो विवरणमारभ्यते । उत्तमाधिकारिण उपलभ्य तेषां चित्तद्युद्धिप्राप्यज्ञानद्वारा परमपुरुषार्थसिद्धये श्रुतिरवान्तररूपेण प्रवृत्तेत्याह — तिस्र इति । या खाज्ञदृष्टिविकाल्पता व्यष्टिसमिष्टिमिदाजुष्टस्यूल्रसूक्ष्म-कारणतनव एव तिस्रः पुरः सन्ति, ये देवयानिपतृयाणादिभेदेन कर्मोपासना-ज्ञानकाण्डभेदेन ज्ञानविज्ञानसम्यज्ञ्ञानभेदेन वा विश्वेन व्यावहारिकजीवेन चर्षणा विकल्पिता ये त्रिपथाः त्रयः पन्थानः सन्ति, किंच "अकथादि श्रीपीठ" इत्यादिश्रुत्यनुरोधेन अत्र श्रीचक्रे अकथाद्यक्षराः सिन्निविष्ठा यान्यकारादिक्ष-कारान्तान्यक्षराणि सिन्निविष्ठानि सिन्निवेशितानि सिन्ति, ता एनाः पुरश्च एनान् पथश्च एतान्यक्षराणि च जीवेशप्रयक्परात्मना अधिष्ठाय ब्रह्मादिदेवतानामिप मिहमा सृष्ट्यादिसामध्यंकृपिणी स्थूछादिशरीरत्रयवेछक्षण्यात् अजरा सत्ता-सामान्यासिद्वारीभूतचित्सामान्यकृपत्वात् महत्तरा काचन पुराणी चिरन्तना चिच्छिक्तिर्विजयते ॥ १ ॥ सेयं चिच्छिक्तिः कीदृशीत्यत आह—नवयोनिमिति । यामाश्रित्य नवयोनि नवयोनयः महात्रिपुरसुन्दर्यादिशक्तयः सर्वानन्दमयादिनव-चक्राणि च यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधिसहजयोगभेदेन नवव योगाश्च तथा नवचक्रवासिन्यः नवयोगिन्यश्च दीधिरे प्रकाशन्ते नवानां महीनां देवताऽऽधारभूमीनां चक्राधिनाथाः स्योनाः द्वारपाछिन्यश्च कामेश्वर्यादि-भद्राश्च योन्यादिनवमुद्राश्च ॥ २ ॥

# चिच्छिक्तं प्रति प्रार्थना

एका स आसीत् प्रथमा सा नवासीदा सोनविंशादा सोनित्रंशात्। चत्वारिंशादथ तिस्रः 'सिमधा उशतीरिव मातरो माऽऽविशन्तु ॥ 'उऽध्वज्वलनं ज्योतिरग्रे तमो वै तिरश्चीनमजरं तद्रजोऽभूत्। आनन्दनं मोदनं ज्योतिरिन्दोरेता उ वै मण्डला मण्डयन्ति ॥ ॥

यामाश्रित्य सदा दीधिर सेयं प्रथमा प्रधाना एकैवासीत्। नवभद्रादयः

तिद्वना इत्यत आह—सेति। सैव नवभद्रादयः आसीत् ज्ञानकर्माक्षप्राणपञ्चकान्तःकरणचतुष्टयभेदेन एकोनिविशात् तत्त्वप्रामात् याः शक्तयो निष्पनाः

तत्त्वरूपेणापि इयमेवास। किंच कर्मज्ञानाक्षप्राणपञ्चकान्तःकरणचतुष्ट्यविषय-

<sup>1</sup> समिद्धा—अ २.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> अध्वीज्वलज्ज्वलनं—मु, उ. अध्वीज्वलन् ज्वलनं—उ १.

जातपञ्चभूतोपप्राणभेदेन एकोनित्रशत्तत्वप्रामात् याः शक्तयो निष्पन्नाः तद्रूपेणापि इयमेवास । किंच चतुर्दशाक्षाधीशतूलामूलाविद्याकमेत्रयविक्षेपावरणसुदितादिगुण-चतुष्टयविश्वविश्वादितुर्यप्राज्ञान्तमेदेन चत्वारिंशच्छक्तयः या विद्यन्ते तद्वपेणापि इयमेवासेत्यर्थः । सम्यगिद्धाः समिधाः क्रियाज्ञानेच्छाऽऽत्मकज्ञानविज्ञानसम्य-ज्ज्ञानशक्तयः तिस्रः स्वस्वसुतान् प्रति उशतीः उशत्यः स्वात्मजक्षेमकामिन्यः मातर इव मा मां ब्रह्मपदवीमात्तुमुद्युकं आविशन्तु अजडिक्रयाज्ञानेच्छाशक्तयः मां प्रविशन्त्वित्यर्थः ॥ ३ ॥ किंच-- ऊर्ध्वेति । "अथ तत ऊर्ध्व उदेता", "अथ यदतः परो दिवो ज्योतिर्दीप्यते," "ज्योतिज्वेलित ब्रह्माहमस्मि" इति श्रुत्यनुरोधेन पराक्प्रपञ्चेन्धनमाश्रित्य तत ऊर्ध्व ज्वलतीति ऊर्ध्वज्वलनं प्रत्याज्योतिः अमे पराग्वृत्युत्यात् पूर्वमेव सदा मेऽभूत् तद्दैपरीत्येन तिरश्चीनं पराप्रूपं तमः रजः सत्त्वं च म्वात्तपराग्भावमुत्सृज्य अजरं ब्रह्म अभूत् । एवं प्रसित्वा अहं ब्रह्मास्मीति प्रत्यगभिन्नब्रह्मभावेन आ समन्तान्नन्दति स्वातिरिक्तं न किंचिदस्तीति मोदत इति आनन्दनं मोदनं ज्योतिः स्वातिरिक्तञ्वान्तप्रास-प्रत्यगभिन्नपरमात्म-इन्दोः यद्विजयते न हि तदितिरिक्तमस्ति तदेवाहमस्मीति या वै खण्डमण्डलाकाराखण्डसविकल्पनिर्विकल्पवृत्तय एता मण्डयन्ति मां ब्रह्म-भावापन्नमलंकुर्वन्ति ता अपि ब्रह्मणि विलीयन्ते । ततः परमात्मा निष्प्रति-योगिकाद्वेतरूपेण अवशिष्यत इसर्थः ॥ ४ ॥

## कामेश्वरस्वरूपम्

यास्तिस्रो रेखाः सदनानि भूस्रीस्त्रिविष्टपास्त्रिगुणास्त्रि<sup>1</sup>प्रकाराः । एतत्त्रयं पूरकं पूरकाणां <sup>2</sup>मन्त्रप्रतते मदनो मदन्या ॥ ५ ॥

याः पुनः तिस्रो रेखाः जडिक्रेयाज्ञानेच्छाशक्तयः यानि सद्नानि जाप्रतस्वप्रसुषुप्तितुरीयस्थानानि छोचनकण्ठहृदयसहस्रारचक्राणि भूस्त्रीरिति

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> प्रकाशाः---क.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> सन्त्रप्रथते—अ १, अ २, क. सन्त्रः प्रथते—उ. सन्त्री प्रथते—सु, अ.

8

भूर्मुवःसुवरिति त्रिलोकाः त्रिविष्टपाः तमआदिगुणाः तत्रैकैकगुणस्य तमस्तम-इंत्यादिमेदेन त्रित्रिप्रकाराश्च यामाश्रित्य वर्तन्ते, त्रिरेखात्रिविष्टपत्रिगुणतया यदुक्तं एतत्त्रयं पूरकाणां ब्राह्म्यादिस्वचकावरणानामिप रेखाविष्टपगुणाभिधानकामेश्वर्यादिशक्तित्रयं पूरकं प्रधानमित्यर्थः । साङ्गावरणदेवतां विज्ञाय ये स्वचक्रमचयिन्ति ते स्वधाम त्रैपुरं विश्चन्तीत्याह—मन्त्रेति । मन्त्रप्रतते आदिविद्यातदङ्गदेवता-मन्त्रप्रतते श्रीचेके मदन्या कामिन्या मध्यत्रिकोणरूपिण्या चिच्छक्त्या सह विन्दुरूपी मदनः कामेश्वरो विजयते ॥ ९ ॥

# आवरणदेवताः

मद्नितका मानिनी मङ्गला च सुभगा च सा सुन्दरी सिद्धिमत्ता। लज्जा मतिस्तुष्टिरिष्टा च पुष्टा लक्ष्मीरुमा ललिता लालपन्ती ॥ ६॥ तत्परिवारावरणदेवतास्तु मदन्तिकेत्यादिपञ्चदशनित्या भवन्ति ॥ ६॥

# शिवकाम सुन्दरीविद्याफलम्

इमां विज्ञाय <sup>1</sup>सुधया मदन्ती परिसृता तर्पयन्तः स्वपीठम् । नाकस्य पृष्टे महतो वसन्ति परं धाम त्रेपुरं चाविशन्ति ॥ ७ ॥

एवं परिवारदैवतैः या परिसृता परितः सेविता सेयं सुधया मदन्ती खातिरिक्तं न किंचिद्दित अहमेवेदं सर्व इति खरूपानुसन्धानविस्मृतस्वातिरिक्ता चिच्छिक्तिः शिवेन साकं विजयते । ये मुमुक्षवः इमां शिवकामसुन्दरीं निष्प्रतियोगिकचिन्मात्रपर्यवसन्नां विज्ञाय तज्ज्ञानसमकाछं ते तत्पदं यान्ति । य एवं यदि ज्ञातुमशक्तास्ते तदा निष्कामधिया यावज्जीवं स्वपीठं श्रीचकं खवर्णाश्रमानुरोधेन क्षीरादिभिः तपयन्तः सन्तः काछं नयन्ति अथ देहावसानानन्तरं महतो नाकस्य पृष्ठे श्रीपुरे ज्ञानाम्यासं कुर्वन्त आभूतसंप्रवं वसन्ति ततः त्रेपुरं परं धाम विशन्ति कृतकृत्यपदं भजन्तीयर्थः ॥ ७॥

<sup>&#</sup>x27; धुदया—उ १.

# आदिमूलविद्योद्धारः

कामो योनिः कामकला वज्रपाणिर्गुहा हसा मातरिश्वाऽअमिन्द्रः। पुनर्गुहा सकला मायया च पुरूच्येषा विश्वमाताऽऽदिविद्या ॥८॥ आदिमूलविद्यामुद्गरति — काम इति । मूलविद्या देव्युपनिषदि व्याख्याता ॥

# विरक्तानां आदिविद्याज्ञानफलम्

षष्ठं सप्तममथ वह्निसारियमस्या मूलित्रिकमादेशयन्तः । कथ्यं कविं कल्पकं काममीशं तुष्टुवांसो अमृतत्वं भजन्ते ॥ ९॥

केवलविरक्तानामादिविद्यासारं तद्ध्येयवस्तु तज्ज्ञानफलं चाह—षष्ट्रमिति ।
मूलविद्यायाः षष्टं अक्षरं हेति शिववीजं तत्सप्तमं सेति शक्तिवीजं
पुनः बिह्नसारिषः केति कामेशवीजं एवं शिवसंपुटितशक्तिबीजं एवं अस्या
आदिविद्यायाः हसकेति मूलित्रकं आदेशयन्तो वाचोपांशुतया जपन्तः मनसा
वाचा श्रुतिशिरोमिरतिलरसनोपायतः कथ्यं अशब्दमस्पर्शमिति किं क्रान्तदिशंनं
सर्वज्ञं खातिरेकेण सर्व नास्तीति ज्ञत्वात् जीवेशात्मना व्यष्टिसमिष्टप्रपञ्चकल्पकं,
यद्वा खातिरिक्तजीवशिवतत्कल्पनीयव्यष्टिसमिष्टप्रपञ्चज्ञातं नेतीति खातिरिक्तापवादकृद्धेदान्तशास्त्रकल्पकं निश्वसितश्रुत्यनुरोधेन वेदशास्त्राविर्मावहेतुत्वात् ,
यथाकामं सर्वापह्ववसिद्धब्रह्ममात्रतयाऽवस्थातुमीशत्वात् काममीशं तुष्टुवांसः
ब्रह्माहमस्मीति स्तुर्ति कुर्वन्तः मुमुक्षवः अमृतत्वं केवल्यं भजन्ते विदेहमुक्ता
भवन्तीत्यर्थः ॥ ९॥

#### देवीज्ञानफलम्

पुरं हन्त्रीमुखं <sup>1</sup>विश्वमातू रवे रेखा स्वरमघ्यं तदेषा । बृहत्तिथिर्द्श<sup>2</sup>पञ्चादिनित्या सषोडिशकं पुरमघ्यं विभर्ति ॥ १०॥ <sup>1</sup> विश्वमासू—क. विश्वमात्म—अ १. <sup>2</sup> पञ्चाचनि—अ, अ २, क. या षोडशावयवपुरमध्यं विभित्तं तत्त्वरूपं तज्ज्ञानफलमाह —पुरमिति ।

भक्तानुग्रहायैवं रूपं या विभित्तं तामेव विश्वमातुर्व्यक्तिं निष्कामधिया ज्ञात्वा

स्वस्थावानुरोधेन तत्तत्फलमेतीत्युक्तं, तत्र सा किं किं रूपं विभर्तीत्यत्र—

"पुरमेकादशद्वारं" इति श्रुत्या पुरं स्वाविद्यापदतत्कार्यजातं विश्वविश्वाद्य
विकल्पानुज्ञैकरसान्तत्रिपञ्चदशतनुभिः तत् विभर्तीत्यर्थः । किं च हसकेति

हन्त्रीमुखं आदिविद्यासाररूपं विभर्तीति सर्वत्रानुषज्यते खेः रेखा आदिस
मण्डलरूपं ई ओं इति वा स्वरमध्यं यत् तदेषा देवी विभर्ति । चृहित्तिथिरिति

निमेषादिकल्पान्तकालविशेषः दशपञ्चादिनित्या पञ्चदशतिथिवारनक्षत्रादिरूपं

नित्यदेवतामावमापन्नपञ्चदशतिथिभिः सह बृहित्तिथिरूपं सषोडशिकं पूर्वोक्त
पुरमध्यं स्वाविद्यापदारोपाधारेश्वररूपं विभर्ति । एवं देवतापरिग्रहोपाधिषु यत्र

यत्र यन्मनः स्पृह्यित तत्तत्परदेवताधिया निष्कामित्ताञ्चितमुनिनोपास्यं भवित,

तेनायं चित्तशुद्धिप्राप्यज्ञानद्वारा कृतकृत्यो भवेदित्यर्थः ॥ १० ॥

# मन्दाधिकारिणां ध्यानविशेषः

यद्रा मण्डलाद्वा स्तनबिम्बमेकं मुखं चायस्त्रीणि गुहासद्नानि। कामीकलां कामरूपां चिकित्वा नरो जायते कामरूपश्च ¹काम्यः॥

एवं ध्यातुमशक्तानां सकामानां वा ध्यानमेदमाह—यद्वेति । रवीन्द्वादि-मण्डलात् आविर्भूतां स्तनविम्बमेकं मुखं चाधः इत्युपलक्षितसर्वाङ्गसुन्दरीं त्रीणि गुहासदनानि इत्यनेन स्थूलसूक्ष्मकारणभेदेन देहत्रयगुहासनां कामिनः परमेश्वरस्य कलां स्वभक्तपटलचित्तप्राहककामरूपां चिच्लक्ति चिकित्वा ध्यात्वा कामनापूरितचित्तः काम्यो नरः स्वकामनानुरूपेण कामरूपश्च भवति कामितार्थमाक् भवतीति यत्तत्सामान्यफलिम्द्र्यथः । काम्यफलस्य जन्मादिहेतुत्वेन त्रैवणिकः मुमुक्षुभिः काम्योपासना न कार्येत्यत्र—

<sup>&#</sup>x27; काम:-अ, अ २, क.

मोक्तमिच्छिसि चेत् ब्रह्मन् कामनोपासनं त्यज । निष्कामाञ्चितधीवृत्त्या मामुपास्य विमोक्ष्यसे ॥

इति स्मृतेः । त्रैवर्णिकः निष्कामबुद्धया वाममार्गाचारोऽपि चित्तशुद्धिप्राप्यञ्चान-हेतुरिति चेन्न, परधर्मत्वात् । न हि परधर्माचरणं कृत्वा यः कोऽपि स्वातिरिक्त-भ्रमतो मोक्तुं पारयति परधर्मानुष्टानस्य अनर्थहेतुत्वात् इत्यत्र—

> श्रेयान् स्वधर्मो विगुणः परधर्मात् स्वनुष्टितात् । स्वधर्मे निधनं श्रेयः परधर्मो भयावहः ॥

इति स्मृते: । त्रैवर्णिकैरपि चित्तशुद्भवर्थं चिच्छक्त्युपासना कर्तव्येति चेत् , सत्यं दक्षिणाचारेण कर्तव्यम् । त्रैवर्णिकानां निष्कामधिया दक्षिणमार्गाचरणं कर्तव्यमित्यत्र—''निष्कामानाामेव श्रीविद्यासिद्धिः न कदाऽपि सकामानाम्'' इत्यादिश्चतेः ॥ ११ ॥

#### अधमाधिकारिणां अनुष्टानं तत्फलं च

परिस्तं झषमाजं पछं च भक्तानि <sup>1</sup>योनिः सुपरिष्कृताश्च । निवेदयन् देवताये महत्ये खात्मीकृते सुकृते सिद्धिमेति ॥१२॥ सृण्येव सितया विश्व<sup>2</sup>चर्षणिः पारोनैव प्रतिबन्नात्यभीकान् । इषुभिः पञ्चभिर्षनुषा च विद्धत्यादिशक्तिररुणा विश्वजन्या ॥१३॥

श्द्रादीनां निर्विद्यत्वेन स्वच्छन्दाचारत्वात्, "तूष्णीं शृद्धं अजनयत्। तस्माच्छ्रद्रो निर्विद्योऽभवत्" इति श्रुत्यनुरोधेन शृद्धो निर्विद्यः सन् स्वच्छन्दचारी भूत्वा वामाचारानुकूळद्रव्यसेवी भवति स्वशरीरभोगायेदं मध्वादिसेवनिमत्यपेक्षया देवताऽऽराधनिधयाचरणस्य वरत्वात् एवमनुष्ठाता शृद्धः स्वभावनानुरोधेन सिद्धिमेतीत्याह—परिसृतमिति। परिसृतं यथावत् संस्कृतं झपमाजं पळं, च-शब्दात् मद्यादिगृह्यते, भक्तानि अन्नानि योनिरिति स्पष्टमवगम्यते। एवं

स्वभोज्यद्रव्ये स्वात्मोपभोगिघयं त्यक्त्वा पूर्व देवताये निवेद्य ततः स्वात्म-सात्करणात् अयमपि सुकृते लोके सिद्धिमेतीति । तथाऽपि शूद्रसामान्येन एवं कर्तव्यमिति न हि नियमोऽस्तीत्यर्थः । स्वस्ववर्णानुरोधेन सर्वेरिप चित्तशुद्धवर्थ देवतोपासना कार्येत्यत्र—"विप्राः क्षोणिमुजो विशस्तदितरे क्षीराज्यमध्वासवैः" इति, "चतुर्थपर्याये निवृत्तिरिष्टा" इति च स्मृते: ॥ १२ ॥ एवं अननुष्टातु: देवताप्रातिकूल्येन वन्धनमाह —सृण्येवेति । सितया सरस्वत्या विश्वजन्या विश्वजनन्या लक्ष्म्या च सह आदिशक्तिररुणा गौरी विश्वं तदुपलक्षिताविद्या-पदतत्कार्यजातं स्वातिरिक्तप्रपञ्चं निर्विशेषब्रह्मज्ञानविज्ञानसम्यज्ज्ञानतत्त्वज्ञानरूपेण निष्प्रतियोगिकज्ञह्ममात्रावशेषतया चर्षयत्युपसंहरत्यपह्नवं करोतीति विश्वचर्षणिः ब्रह्ममात्रविद्या भूत्वा अनयैव सृण्या सृत्या काम्यवर्त्मना मुमुक्षुभिरनादरणीयेन य उपासते तान् इदं मे स्यात् इदं मे स्यात् इदं मा भूत् इत्यभितः परितः स्वातिरिक्तविषये कामयन्तीति अभीकान् कामिनः जननमरणपरंपराहेतुस्वाति-रिक्तास्तितापारोः खाज्ञानवृत्तिभिः गाढं निरुच्छ्वासं प्रतिबञ्चाति सम्यग्बद्धा संसार-सागरमहावर्ते पातयित । यथा ते पुनः संसारभ्रमणात् बहिः न गच्छिन्ति तथा पश्वनाणेषुभिः धनुषा च विद्धति वेधनं करोति न कदाऽपि तान् प्रत्यङ्मुखान् करोतीत्यर्थः । तथा चेश्वरस्मृति:-

तानहं द्विषतः क्रूरान् संसारेषु नराधमान्। क्षिपाम्यजस्त्रमञ्जमान् आसुरीष्त्रेव योनिषु ॥ आसुरीं योनिमापनाः मूढा जन्मनि जन्मनि। मामप्राप्येव कौन्तेय ततो यान्यधमां गतिम्॥

इत्यादिः ॥ १३ ॥

#### निष्कामोपासकस्य ब्रह्मत्वप्राप्तिः

भगः शक्तिर्भगवान् काम ईश उभा दाताराविह सौभगानाम् । समप्रधानौ समसत्त्वौ समोजौ तयोः शक्तिरजरा विश्वयोनिः ॥ परिस्ता हिवषा भावितेन प्रसंकोचे गिलते वैमनस्कः । शर्वः सर्वस्य जगतो विधाता धर्ता हर्ता विश्वरूपत्वमेति ॥१५॥ इयं महोपनिषत्त्रेपुर्या यामक्षयं व्यरमा गीर्भिरीट्टे । एपर्ग्यजुः परमेतच्च सामायमथर्वेयमन्या च विद्या ॥ १६ ॥ ॐ हीमों हीमित्युपनिषत् ॥ १७ ॥

यः कोऽपि काम्यसृतिं विहाय निष्कामधिया श्रुतिस्मृत्यनुगृहीतिशिष्टा-चारानुरोधेन चिच्छिक्तं समप्रधानतयोपास्ते सोऽमनस्कत्वमेत्य कृतकृत्यो भवतीत्याह --भग इति । सकामनिष्कामभक्तपटलप्रवृत्तिनिवृत्तिमार्गप्रवर्तनशक्तिः चिच्छक्तिः त्रिपुरा च भगः षड्गणैश्वर्यसंपन्नः भगवान कामः ईशः कामेश्वरश्च ताबुभाविप चित्सामान्यात्मना समप्रधानौ समसत्त्वौ समोजौ द्याकळेबरौ अस्मिन्नेव जन्मिन येषां निष्कामानां आज्ञयाः सुभगाः ब्रह्मगोचरा भवन्ति सौभगाः तेषां तद्भावानुरोधेन सविशेषनिर्विशेषब्रह्मपद-दातारौ भवतः । तयोः दयाळ्योः शक्तिशिवयोः मध्ये शरीरत्रयविलक्षणेयं अजरा विश्वयोनिः विश्वमाता शक्तिः परमद्यातनुर्भूत्वा निष्कामिया स्वोपासकभावितेन ज्ञानविज्ञानसम्यज्ज्ञानहविषा परिसृता संतृप्ता सती स्वमक्तप्रसादकारिणी विक्षेपावरणे प्रसंकोचे गळिते कृत्वा शिवेन साकं स्वयं स्वोपासकात्मतयाऽत्रशिष्टा भवति । ततः अयमुपासकः स्वाज्ञविकल्पित-स्वातिरिक्तप्रपञ्चवैमनस्को भूत्वा सर्वस्य जगतो विधाता स्रष्टा धर्ता पालियता हर्ता उपसंहर्ता शर्वश्च ब्रह्मविष्णुमहेश्वरो भूत्वा विश्वरूपत्वं विश्वारोपापवादाधि-करणब्रह्मतामि एति इत्यर्थः ॥ १४-१५ ॥ केयं दयातनुश्चिच्छिक्तः इत्यत आह—इयमिति । ऋगादिचतुर्वेदः एवं अन्या च चतुष्विश्रकलाविद्या च यामक्ष्यसंविद्रूपां परमा गीर्भिः सृष्ट्यादिद्शप्रणयैः अष्टोत्तरसहस्रमहा-वाक्यैरपि ईट्रे

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> यामक्षरं —अ २.

महाचिदेकैवेहास्ति महासत्तेति योच्यते । निष्कळङ्का समा शुद्धा निरहंकाररूपिणी ॥ सकृद्दिभाता विमला नित्योदयवती समा । सा ब्रह्मप्रमात्मेति नामभिः परिगीयते ॥

इति स्तौति या त्रैपुरीति विख्याता सेयं महोपनिषत् ब्रह्मविद्या निष्प्रतियोगिक-ब्रह्ममात्रपर्यवसन्ता विजयते इत्यर्थः ॥ १६ ॥ तत्तनुः कीदृशी इत्यत्र ॐ हीं इति ओंकारार्थतश्चित्त्वं हींकारार्थतश्चिच्छक्तित्वं चेति चिच्छिक्तिरित्युच्यते । आवृत्ति-रादरार्था । इत्युपनिषच्छब्दः त्रिपुरोपनिषत्समात्यर्थः ॥ १७ ॥

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्रसयोगिना । त्रिपुरोपनिषद्धाख्या लिखिता स्वात्मगोचरा । त्रिपुरोपनिषद्धाख्याग्रन्थजातं शतं स्मृतम् ॥

इति श्रीमदीशायश्रोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे द्वयशीतिसङ्ख्यापूरकं त्रिपुरोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम् ॥

# त्रिपुरातापिन्युपनिषत्

भद्रं कणेंभिः-इति शान्तिः

# प्रथमोपनिषत्

त्रिपुरास्वरूपम्

अयैतिस्मन्नन्तरे भगवान् प्राजापत्यं वैष्णवं विख्यकारणं रूपमाश्चित्य त्रिपुराऽभिधा भगवतीत्येवमादिशक्त्या मूर्मुवः स्वल्लीणि स्वर्गमूपातालानि त्रिपुराणि हरमायाऽऽत्मकेन ह्रींकारेण इल्लेखाख्या भगवती त्रिकूटावसाने निल्ये विल्ये धान्नि महसा घोरेण व्यामोति । सैवेयं भगवती त्रिपुरेति व्यापठ्यते ॥ १ ॥

त्रिपुरातापिनीविद्यावेद्यचिच्छिक्तिविग्रहम् । वस्तुतश्चिन्मात्ररूपं परं तत्त्वं भजाम्यहम् ॥

इह खलु अथर्वणवेदप्रविभक्तेयं त्रिपुरातापिन्युपनिषत् उपासनाकाण्ड-प्रकटनव्यप्रा निर्विशेषब्रह्ममात्रपर्यवसन्ना विजयते । अस्याः खल्पप्रन्थतो विवरणमारभ्यते । यथोक्ताधिकारिण उपलभ्य आदौ त्रिपुराखरूपं श्रुतिः प्रकटयति —अथेति । अथ प्राण्यदृष्टपरिपाकानन्तरं एतस्मिन् अविद्यापदान्तरे परमद्याळुः भगवान् सदाशिवः परमेश्वरः ब्रह्मविष्णुरुद्ररूपमाश्रित्य सत्य-वेकुण्ठकेलासाख्यपुरत्रयाधिपत्यतः त्रिपुराभिधा भगवतीत्येवं स्वीयया आदि-शक्त्या भूर्भुवःस्वस्त्रीणि स्वर्गभूपाताळानि वा त्रिपुराणि शिवशक्तिरूपेण हींकारेण या सर्वप्राणिहृदि प्रत्यप्रूपेण विद्योतमाना हृद्धेखाख्या भगवती स्वाविद्याऽण्डत्रिकूटावसाने भूयुगोपिर, यद्वा वाग्भवादित्रिकूटावसाने, निल्लेये गुणसाम्यपीठे चित्सामान्यरूपे स्वातिरिक्तप्रपञ्चविल्लेये धाम्नि घोरेण महसा तेजसा व्याम्नोति । सैवेयं भगवती सर्वैः त्रिपुरेति गीयते इत्यर्थः ॥ १॥

# त्रिपुरामहामनुः

तत्सिवितुर्वरेण्यं भर्गी देवस्य धीमहि ।
धियो यो नः प्रचोदयात् परो रजसे सावदोम् ॥ २ ॥
जातवेदसे सुनवाम सोममरातीयतो निदहाति वेदः ।
स नः पर्षदित दुर्गाणि विश्वा नावेव सिन्धुं दुरितात्यिप्तः ॥३॥
त्र्यम्बकं यजामहे सुगर्निध पृष्टिवर्धनम् ।
उर्वारुकमिव बन्धनान्मृत्योर्मुक्षीय मामृतात् ॥ ४ ॥
शताक्षरी परमा विद्या त्रयीमयी साष्टाणी त्रिपुरा परमेश्वरी ।
आद्यानि चत्वारि पदानि परब्रह्म¹विकासीनि । द्वितीयानि शाक्तानि ।
तृतीयानि शैवानि ॥ ५ ॥

सदाशिवशक्तेः त्रिपुरायाः चिच्छक्तिरूपतया तद्गोचराष्टोत्तरशताक्षरीमन्त्रं प्रकाशयित— तदिति । इयं अष्टेक्तरशताक्षरीमन्त्रानुष्टानात् त्रिपुरा प्रसीद-तीत्यर्थः ॥ २–४ ॥ त्रयीमयी वेदत्रयस्वरूपिणी । तत्सवितुरिति आद्यानि

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> विकासिनी—अ १, अ २, क, उ.

चत्वारि पदानि परब्रह्मविकासीनि । जातवेदस इति द्वितीयानि शाक्तानि । त्र्यम्बकमिति तृतीयानि शेवानि ॥ ९ ॥

#### शिवशक्तियोगात् प्रपञ्चसृष्टिः

तत्र लोका वेदाः शास्त्राणि पुराणानि धर्माणि वै चिकि-त्सितानि ज्योतींषि शिवशक्तियोगादित्येवं घटना व्यापठ्यते ॥ ६ ॥

एवं चिच्छिवशित्तयोगादेव छोकादिः जायत इत्याह—तत्रेति । भूरादि-चतुर्दश्छोकाः । ऋगादिचत्वारो वेदाः । भरतमन्त्रशब्दादिषद् शास्त्राणि । भागवतादीनि पुराणानि । मन्वादिप्रणीतानि धर्माणि सर्वाणि धर्मशास्त्राणि वै चिकित्सितानि भिषक्शास्त्राणि । ज्योतीिष ज्योतिश्शास्त्राणि । एतानि सर्वाणि, यदुक्तं अनुक्तं वै तत् सर्वं शिवशक्तियोगादेव जायते इत्यर्थः ॥ ६ ॥

#### वाग्भवकूटस्य गायत्र्या समन्वयः

अथैतस्य परं गह्वरं व्याख्यास्यामः। महामनुसमुद्भवं तिदिति ब्रह्म शाश्चतं परो भगवान् निर्वक्षणो निरञ्जनो निरुपाधिरा-धिरहितो देवः उन्मीलते पश्यित विकासते चैतन्यभावं कामयत इति स एको देवः शिवरूपी दश्यत्वेन विकासते यतिषु यज्ञेषु योगिषु कामयते कामं जायते। स एष निरञ्जनोऽकामत्वेनोञ्जृम्भते अकचटतपयशान् सृजते। तसादिश्चरः कामोऽभिधीयते। तत्परिभाषया कामः ककारं व्याप्नोति। काम एवेदं तत्तिदिति ककारो गृह्यते। तसात्तत्पदार्थं इति य एवं वेदः॥ ७॥

सवितुर्वरेण्यमिति षूङ् प्राणिप्रसवे सविता प्राणिनः सूते प्रसूते शक्तिः सूते ॥ ८ ॥ त्रिपुरा शक्तिराद्येयं त्रिपुरा परमेश्वरी ।

महाकुण्डलिनी देवी जातवेदसमण्डलम् ॥ ९ ॥

योऽघीते सर्व व्याप्यते । त्रिकोणशक्तिरेकारेण महाभागेन

प्रसूते । तस्मादेकार एव गृह्यते ॥ १० ॥

वरेण्यं श्रेष्ठं भजनीयमक्षरं नमस्कार्यम् । तसाद्वरेण्य-भैकाराक्षरं गृह्यत इति य एवं वेद ॥ ११ ॥

भर्गी देवस्य धीमहीत्येवं व्याख्यास्यामः । धकारो धारणा । धियैवं धार्यते भगवान् परमेश्वरः । भर्गी देवो मध्यवर्ति तुरीय-मक्षरं साक्षान्तुरीयं सर्वं सर्वान्तरभूतं तुरीयाक्षरमीकारं पदानां मध्यवर्तीत्येवं व्याख्यातं भर्गीरूपं व्याचक्षते । तसाद्भर्गी देवस्य धीत्येव²मीकाराक्षरं गृह्यते ॥ १२ ॥

महीत्यस्य व्याख्यानं महत्त्वं जडत्वं काठिन्यं विद्यते यस्मित्रक्षरे तन्मिह । लकारः परं धाम । काठिन्याढ्यं ससागरं सपर्वतं ससप्तद्वीपं सकाननमुज्ज्वलद्भूपं मण्डलमेवोक्तं लकारेण । पृथ्वी देवी महीत्यनेन व्याचक्षते ॥ १३ ॥

धियो यो नः प्रचोदयात् । परमात्मा सदाशिव आदिभूतः अपरः स्थाणुभूतेन लकारेण ज्योतिर्लिङ्गमात्मानं धियो बुद्धयः परे वस्तुनि ध्यानेच्छारहिते निर्विकल्पके प्रचोदयात् प्रेरयेदित्युचाररहितं अचेतसैव चिन्तयित्वा भावयेदिति ॥ १४ ॥

<sup>·</sup>¹ मेकाक्षरं—अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> परस्था—अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> मेकाक्षरं—अ २

<sup>&#</sup>x27; चेतसेवं — उ, उ १.

परो रजसेऽसावदोमिति तदवसाने परंज्योतिरमलं हृदि दैवतं चैतन्यं चिछिक्नं हृदयागारवासिनी हृछेखेत्यादिना स्पष्टं वाग्भवकूटं पश्चाक्षरं पश्चभूतजनकं पश्चकलामयं व्यापठ्यत इति । य एवं वेद ॥ १५ ॥

आदौ त्रिपुरास्वरूपं तद्गोचरमहामनुं तद्वाच्यशिवशक्तियोगतः स्वातिरिक्त-प्रपञ्चसृष्टि चाभिधाय अथ परब्रह्मार्थगायत्र्याः प्रातिस्विकेन आदिविद्याऽभिधान-पञ्चदशीखण्डत्रयेण समन्वयार्थमयमारंभः इत्याह—अथेति । अथ महामन्त्र-प्रदर्शनानन्तरं तस्यैव महामनोः परं गह्वरं परमगूढार्थ श्रुतयो वयं विशेषेण आख्यास्यामः कथयाम इत्यर्थः । कि तत् गूढार्थप्रकटनं इत्यत्र, महामनोः आदिविद्याप्रथमखण्डाद्यक्षरस्य ककारस्य चार्थतः समन्वय तदित्याद्यक्षरस्य उच्यते । तत् कथं इत्यत्र—महामन्विति । तत्पद्रुक्ष्यार्थस्य निष्प्रतियोगिक-सन्मात्रत्वेन शाश्वतत्वम् । यः स्वरूपतः शाश्वतपदं गतः स हि परो भगवान् लक्षणसापेक्षलक्ष्यताऽभावात् निर्लक्षणः,स्वाज्ञनृष्टिविकल्पितस्वातिरिक्तप्रसक्तावपि तत्रात्मात्मीयाभिमानामावात् निरञ्जनो निरुपाधिराधिरहितोऽपि देवः मूळा-विद्याबीजांशयोगतः ईश्वरत्वमवल्रम्ब्य ''स ईश्वत वहु स्यां प्रजायेयेति'' इति श्रुत्यनुरोधेन उन्मीलते इत्यादि । दृश्यत्वेन विकासते जगद्रूपेण भासते । ततः स्वान्तःस्थेषु यतिषु यज्ञेषु चानुप्रविश्य इदानीं ज्ञानफलं कर्मफलं वा मे स्यादिति कामयते । एवंकामनया कामं कामफलं जायते। य एवमवस्थाऽऽपन्नोऽपि परमेश्वरः स्वेन रूपेण स एष निरञ्जनोऽकामत्वेनोज्जूंभते । ततोऽयं अकचटतपयशान् अष्टवर्गान् सृजते । यस्मादेवं सृजति तस्मादीश्वरः कामो-ऽभिधीयते कार्यकारणयोरेकत्वात् । यस्मादेवं तस्मात् ककारः तत्पदार्थः । य एवं वेद स मुनि: ईश्वरो भवतीत्यर्थः ॥ ७ ॥ सिवतुवरेण्यमिति महामन्वंशस्यादि-विद्याऽऽचखण्डद्वितीयवर्णात्मकैकारस्य च समन्वय उच्यते । तत् कथं इस्पत्र- सवितुर्वरेण्यमितीति । तत्र सवितृशब्दार्थस्तु पूङ् प्राणिप्रसवे सविता प्राणिनः सूते तद्भिन्ना सावित्री प्रसूते ।। ८ ॥ सेयं सावित्री केत्यत्र --- त्रिपुरा शक्तिरिति । सैव व्यष्टिरूपेण महाकुण्डलिनी देवी जातवेदसमण्डलं मूलाधारित्रकोणं व्याप्यावतिष्ठते ॥ ९ ॥ एवंरूपां विद्यां योऽधीते सः सर्वे व्याप्यते व्याप्नोति । त्रिकोणशक्तिः कुण्डलिनी एकारेण महाभागेन सर्वे प्रसूते सविता । यस्मादेवं तस्मादेकार एव गृह्यते ॥ १० ॥ सवितुरेकारस्य समन्वयमुक्तवा वरेण्यैकारयोः समन्वयमाह - वरेण्यमिति । यदेकाराक्षरं सर्वकारणतया ख्यातं तदेव वरेण्यं इत्यादि । य एवं वेद स विद्वान् स्वावरेम्यो वरिष्ठो भवतीत्यर्थः ॥ ११॥ भर्गो देवस्य धीतिशब्दस्य ईकारस्य च समन्वयमाह-- भर्ग इति । तत्र धीत्पत्र धकारो धारणा । तत् कथं ? धियैवेति । भर्गो देवः स्वयं ज्योतिःस्वरूपेण दीप्यमानत्वात् । तन्मध्यवर्ति तुरीयमक्षरं अर्धमात्राऽऽत्मकम् । ईकारस्यापि अक्षरसामानाधिकरण्यमाह — ईकारमिति । यस्मादेवं धीकारयोः साम्यमुक्तं तस्मात् ॥ १२ ॥ महीतिपदस्य लकारस्य च समन्वयमाह -- महीति । महीत्यस्य व्याख्यानं, किं तदित्यत्र-महत्त्वमित्यादि । वीजं तु-लकार इति । धरणीमण्डलमेवोक्तम् ॥ १३ ॥ महीवीजलकारेण महीमण्डलमुक्तं, तद्गतनामरूपविलक्षणतया यो नः अस्माकं धियः ध्यानेच्छारहिते निर्विकल्पके प्रमात्मनि प्रचोदयात् तं ज्योतिर्छिङ्गं आत्मानं अनिवचनीयं ब्रह्माकारपरिणत-चेतसा सोऽहमस्मीति भावयेदित्यर्थः ॥ १४ ॥ गायत्रीतुरीयपादस्य हृत्रेखायाश्व समन्वयमाह—पर इति । रजसे रजसः रजउपलक्षितगुणत्रयात् पर: सोऽसौ अहमोङ्कारार्थतुर्यतुर्योऽस्मि यन्मत्तोऽदो विप्रकृष्टं तद्वसाने परंज्योतिरमलं हृदि दैवतं चैतन्यं चिल्लिङ्गं सर्वप्राणिहृदि प्रस्पाभेदेन विद्योतमानं तदभेदेन हृदयागारवासिनी चिच्छिक्तः हृहेखा हींकाररूपिणीति प्रसिद्धां तत्सिवतुरित्यादिना पादचतुष्टयेन आदिविद्याया यदाद्यं वाग्भवकूटं पश्चाक्षरं पश्चभूतजनकं निवृत्तिप्रतिष्ठाविद्याशान्तिशान्त्यतीतकलाभेदेन पश्च-कलामयं स्पष्टं व्याप्रकाते वाग्भवकृटं गायत्रीसमन्वयतो विस्पष्टं व्याख्यात-मित्यर्थः ॥ १९ ॥

#### कामकृटस्य गायत्र्या समन्वयः

अथ तु परं कामकलाभूतं कामकूटमाहुः । तत् सवितुर्वरेण्य-मित्यादिद्वात्रिंशदक्षरीं पठित्वा तदिति परमात्मा सदाशिवोऽक्षरं विमलं निरुपाधितादात्म्यप्रतिपादनेन हकाराक्षरं शिवरूपं <sup>1</sup>अनक्षरमक्षरं व्यालिख्यत इति तत्परागव्यावृत्तिमादाय शक्ति दर्शयति ॥ १६ ॥

तत् सवितुरिति पूर्वेणाध्वना सूर्याधश्चनिद्रकां व्यालिख्य मूलादिब्रह्मरन्ध्रगं साक्षरमद्वितीयमाचक्षत इत्याह भगवन्तं देवं शिवशत्त्यात्मकमेवोदितम् ॥ १७ ॥

शिवोऽयं परमं देवं शक्तिरेषा तु जीवजा । सूर्याचन्द्रमसोर्योगाद्धंसरतत्पद्मुच्यते ॥ १८ ॥ तसादुज्जम्भते कामः कामान् कामः परः शिवः। कार्णोऽयं कामदेवोऽयं वरेण्यं भर्ग उच्यते ॥ १९ ॥ तत् सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवः क्षीरं <sup>2</sup>सेवनीयमक्षरं समधुन्नमक्षरं परमात्मजीवात्मनोर्योगात् तदिति स्पष्टमक्षरं तृतीयं ह इति तदेव सदाशिव एव <sup>3</sup>निष्कलमपो द्यो देवोऽन्त्यमक्षरं व्याक्रियते परमं

भीति भारणं विद्यते जडत्वभारणं महीति छकारः शिवाभ-स्तात्तु लकारार्थः स्पष्टमन्त्यमक्षरं परमं चैतन्यं धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ २१ ॥

परो रजसेऽसावदोमित्येवं कूटं कामकलाऽऽलयं पडघ्वपरिवर्तको वैष्णवं परमं धामैति भगवांश्चेतसाद्य एवं देद ॥ २२ ॥

पदम् ॥ २०॥

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सेचनीय—उ.

<sup>1</sup> निरक्षरं —अ १, अ २, क, मु. 3 निष्कळोद्यो—क. निष्कल्मषोद्याद्यो—उ.

वाग्भवकूटं गायत्रीसमन्वयतो व्याख्याय ततः कामकूटमपि पूर्ववत् गायत्रीसमन्वयपूर्वकं योजनीयमित्याह—अथेति । अथ तु परं कामकलाभूतं कामकलापरिणतं संप्रदायविदः कामकूटमाहुः। द्वितीयखण्डात्मककामकूटप्रवि-भक्तवर्णषद्कस्य गायत्र्या समन्वयप्रकारमाह—तदिति । पठित्वा तत्र यदाद्यं तिदिति तत्पदार्थः परमातमा सदाशिवः यत्स्वरूपं कालत्रयेऽपि न क्षरित तत् अक्षरं विमलं निरुपाधि कामकूटाद्यवर्णहकारस्य निरुपाधिकाक्षरतादात्म्य-प्रतिपादनेन हकाराक्षरं शिवरूपं, न हि तच्छिवरूपमक्षरं भवति ताल्वोष्ठादि-व्यापारानर्हत्वात्, किंतु अनक्षरं तत्समन्वयाभिप्रायेण अक्षरं अक्षरतया व्या-लिख्यते व्याख्यायत इति तत्परागव्यावृत्तिमादाय शक्ति दशेयति पराग्व्या-वृत्तिसिद्धं शिवरूपं यदेतद्विपरीतं हकाराद्यक्षरं तद्गतपराग्भावादव्यावृत्ति पराग्भाव-मेवादाय हकारादिशक्ति दर्शयति ॥ १६ ॥ तत् कथं इस्पत्र-तिदिति । अध्वना वर्त्मना । सूर्यवीजं हकारः पुरस्तात् तत्पदेन समन्वितः तदधः तत्पश्चात् चिन्द्रका चन्द्रवीजं सकारः सवितृशब्देन समन्वयितव्यः। सवितृचैतन्यं कीदृशं कासनमहैतीसत्र मूलादित्रह्मरन्ध्रगं मुलाधारमारम्य ब्रह्मरन्ध्रपर्यन्तं व्याप्य स्थितं साक्षरमद्वितीयं सकाराक्षरमि तेनाद्वितीयमाचक्षते तद्विदः इत्याह श्रुतिः। श्रुतिः किमित्याहेत्यत्र यस्तत्त्वेन सिवतृत्वेन च ध्यातस्तं भगवन्तं देवं शिव-शक्तात्मकमेवोदितं इत्याहेत्यर्थः ॥ १७॥ कथं शिवशक्तात्मकतेत्यत्र — शिवो-उयमिति । यं देवं सवितारं ब्रह्मविदः परमं परमात्मानमाहुः सोऽयं शिवो भवति।

> अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम् । जीवभूतां महाबाहो ययेदं धार्यते जगत् ॥

इति स्मृत्यनुरोधेन या तु जीवतया जाता सैषा मूळशक्तिरित्यर्थः । हकारार्थः सूर्यः तत्पदार्थः शिवः सकारार्थचन्द्रमास्त्वंपदार्थजीवभूता प्रकृतिः तद्गतहेयांशत्याग-पूर्वकं तयोर्छक्ष्यभूतसूर्याचन्द्रमसोर्योगात् हंसः प्रत्यगिभन्नपरमात्मा तत्त्वेन पद्यत इति तत्पदं निर्विशेषं ब्रह्म उच्यते ॥ १८॥ ककारः कस्मादाविर्भूत इत्यत्र—तस्मादिति । यः परः शिवः विविधान् कामान् सृजति तस्मात् परमशिवात् कामः ककारः उज्जृंभते । यत्स्वरूपं वरेण्यं भर्गः निरितशय-

ज्योतिःस्वरूपं सोऽयं कार्णः ककारः कामदेवः परमेश्वरो मवति ॥ १९ ॥ तत् सिवतुर्वरेण्यं भर्गो देवः चिद्धातुः तत्स्वरूपस्य क्षीणाविद्याऽऽधारत्वात् क्षीरं मुमुक्षुकोटिभिः स्वात्मधिया सेवनीयमक्षरं ईश्वरचैतन्यं समधुन्नमक्षरं मधु स्वार्जितकर्मफलेन सह स्वात्मानमपि हन्ति मक्षयतीति समधुन्नमक्षरं जीव-चैतन्यं चैतन्यद्वयगतहेयांशापायसिद्धलक्ष्ययोः परमात्मजीवात्मनोर्योगात् यदेव-मैक्यसिद्धं तदिति स्पष्टमक्षरं परमाक्षरं तृतीयं,

क्षरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽक्षर उच्यते । उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः ॥

इति स्मृतेः । यदक्षरं तुरीयं ह इति विख्यातं तदेव सदाशिव एव तद्गतिवकारापाये निष्कलमषो द्योतनात्मको देवः तत्त्वरूपमेव अन्त्यमक्षरं परमाक्षरमिति व्या-क्रियते । किमिति १ परमं पदमिति ॥ २० ॥ धीमहीति यत् धारणं विद्यते महीगतज्ञडत्वधारणं शिवाधस्तात् हकाराधस्तात् विद्यमानळकारार्थः स्पष्टः ळकारवाच्यमहीगतज्ञडत्वविकारापाये ळकारो ब्रह्मेति स्पष्टोऽर्थः । यिन्निविशेषं ब्रह्म तदेव अन्त्यमक्षरम् ॥ २१ ॥ कामकङाऽऽळयं कामकूटस्य वाग्भवकूटाख्य-कामकळाऽऽधारत्वात् । वर्णाध्वेत्यादितत्त्वाध्वान्तमेदेन षडध्वपरिवर्तको मन्त्री वैद्यावं परमं धामैतीति । य एवं वेद स वैद्यावं धामैति, तस्मादितिरिक्तं न किंचिदस्तीति भगवानाहेत्यर्थः ॥ २२ ॥

#### शक्तिकूटस्य गायत्र्या समन्वयः

अथैतस्मादपरं तृतीयं शक्तिकूटं प्रति<sup>1</sup>पद्यते द्वात्रिशदशर्या गायत्र्या ॥ २३ ॥

तत् सिवतुर्वरेण्यं तस्मादात्मन आकाश आकाशाद्वायुः स्फुरते तद्धीनं वरेण्यं समुदीयमानं सिवतुर्वा योग्यो जीवात्मपरमात्म-समुद्भवस्तं प्रकाशशक्तिरूपं जीवाक्षरं स्पष्टमापद्यते ॥ २४ ॥

<sup>1</sup> पाद्यते—उ.

भर्गो देवस्य धीत्यनेनाधाररूपशिवात्माक्षरं गण्यते महीत्या-दिना शेषं काम्यं रमणीयं दृश्यं काम्यं रमणीयं शक्तिकूटं स्पष्टी-कृतमिति ॥ २५ ॥

वाग्भवकूटं कामकूटं चैवं प्रकाशियत्वा महामनुशक्तिकूटयोरिप समन्वयमाह
—अथेति । प्रतिपद्यते कयेत्यत्र—द्वात्रिश्वदक्षर्या गायत्र्या शक्तिकूटमिप
समन्वयमहंतीत्पर्थः ॥ २३ ॥ तत् सिवतुर्वरेण्यमिति सकाराक्षरः समन्वितः ॥ २४॥
भगो देवस्य धीत्यनेन ककारोऽपि समन्वितो भवति । महीत्यादिना छकारः
समन्वितः इति क्षेयः । शेषं धियो यो नः प्रचोदयात् परो रजसे सावदोमिति
काम्यं रमणीयं दृश्यं काम्यं रमणीयं हृष्टेखाऽपि समन्विता स्यात् । एवं
शक्तिकूटमिप स्पष्टीकृतिमत्यर्थः ॥ २५ ॥

### कामाकामधियां विशिष्टविद्याफलम्

एवं पञ्चद्शाक्षरं त्रैपुरं योऽधीते स सर्वान् कामानवामोति स सर्वान् भोगानवामोति स सर्वान् छोकान् जयति स सर्वा वाचो विजृम्भयति स रुद्रत्वं प्रामोति स वैब्णवं धाम भित्त्वा परं ब्रह्म प्रामोति य एवं वेद ॥ २६ ॥

कामाकामधियां विशिष्टविद्याप्तलमाह — एविमिति । वैष्णवं धाम माया-श्वळं भित्त्वा अतिक्रम्य ॥ २६ ॥

# शक्तिशिवादिद्वादशिवद्योद्धारः

<sup>1</sup>एवमाद्यां विद्यामिभधायैतस्याः शक्तिकूटं शक्ति<sup>2</sup>शिवाद्या । लोपामुद्रेयं द्वितीये धामिन ॥ २७ ॥ पूर्वेणैव मनुना विन्दुहीना शक्तिभूतह्र्लेखा क्रोधमुनि-नाऽिषष्ठिता तृतीये धामिन ॥ २८ ॥

¹ इत्याद्यां—अ १, अ २, क. ² शिवाद्यां —अ १, अ २, क, मु.

पूर्वस्या एव विद्याया यद्वाग्मवकूटं तेनैव मानवीं चान्द्रीं कौवेरीं विद्यामाचक्षते ॥ २९ ॥

मदनाधः शिवं वाग्भवम्, तदूर्ध्वं कामकलामयम्, शक्तयूर्ध्वं <sup>1</sup>शाक्तमिति मानवी विद्या चतुर्थे धामनि ॥ ३०॥

शिव<sup>2</sup>शक्त्याख्यं वाग्भवं तदेवाधः शिवशक्त्याख्यमन्यकृतीयं चेयं चान्द्री विद्या पश्चमे धामनि घ्येयेयम् ॥ ३१॥

चान्द्री कामाधः <sup>3</sup>शिवाद्यकामा सैव कौवेरी षष्ठे घामनि व्याचक्षत इति य एवं वेद ॥ ३२ ॥

हित्वेकारं तुरीयस्वरं सर्वादौ सूर्याचन्द्रमस्केन कामेश्वर्येवाग-स्त्यसंज्ञा सप्तमे घामनि ॥ ३३ ॥

तृतीयमेतस्या एव पूर्वोक्तायाः कामाद्यं द्विधाऽधः कं मदनकलाऽऽद्यं शक्तिबीजं वाग्भवाद्यं तयोरधीवशिरस्कं कृत्वा नन्दि-विद्येयमष्टमे धामनि ॥ ३४ ॥

वाग्भवमागस्त्यं वागर्थकलामयं कामकलाऽभिष्वं सकलमाया-शक्तिः प्रभाकरी विद्येयं नवमे धामनि ॥ ३५ ॥

पुनरागस्त्यं वाग्भवं शक्तिमन्मथशिवशक्तिमन्मथोवीमाया-कामकछालयं चन्द्रसूर्यानङ्गधूर्जिटिमहिमायं तृतीयं षण्मुखीयं विद्या दशमे धामनि ॥ ३६ ॥

विद्याप्रकाशितया भूय एवागस्त्यविद्यां पठित्वा भूय एवेमामन्त्यमायां परमशिवविद्येयमेकादशे धामनि ॥ ३७ ॥

¹ शान्तमिति— उ. º शक्त्यात्मकं—अ १, अ २. ³ शिवाद्या— उ.

भूय एवागस्त्यं पठित्वा एतस्या एव वाग्भवं यद्धनजं कामकलाऽऽलयं च तत्सहजं कृत्वा लोपामुद्रायाः शक्तिकूटराजं पठित्वा वैष्णवी विद्या द्वादशे धामनि व्याचक्षत इति य एवं वेद ॥ ३८॥

एवं आद्यां विद्यां श्रीमत्पञ्चद्शाक्षरीं खण्डशो ब्रह्मगायत्र्या समन्वितां अभिधायैतस्याः मध्ये तृतीयं सकलहीमिति शक्तिकूटं स क इति शक्तिशिवा-ऽऽद्या प्रथमे धामनि व्यष्टिसमष्टिजागरणे संभाव्या । हसकहल्रहीमिति लोपासुद्रेयं विद्या द्वितीये धामनि व्यष्टिसमष्टिस्वेप्ते संभाव्या ॥ २७ ॥ यो लोपामुद्रामनुः द्वितीये धामनि विन्यस्त: हसकहलही इति क्रोधमुनिना अधिष्ठिता दुर्वाससा आराधिता सेयं तृतीये धामनि समष्टिखापे संभाव्येत्यर्थः ॥ २८ ॥ एवं पूर्वस्या एव विद्यायाः लोपामुद्राविद्यायाः यद्वागभवकूटं योजितं तदा तेनैव योजनेन मनुचन्द्रकुवेरै रेवमाराधितेति तामेव विद्यां संप्रदायविद: मानवीं चान्द्रीं कौबेरीं विद्यामाचक्षते ॥ २९ ॥ तत्र मानवी विद्या केत्यत्र — मदनेति । मदनशब्देन कामकूटं क्ली इति योच्यते तदधस्तात् पश्चात् हादिविद्यायाः परं शिवं वाग्भवं कामकलामयं कादिविद्यारूपं, तदूध्वे शाक्तं शक्तिकूटं सादि-विद्यारूपं, पूर्वे हादिविद्या ततः कादिविद्या ततः सादिविद्येति प्रतिपादनात् शक्त्यूर्ध्वमित्युक्तम् । या मनुनैवमुपासिता सेयं मानवी चतुर्थे धामनि, व्यष्टि-जागरणारोपाधारविधे तदमेदेन संभाव्येत्यर्थः ॥ ३०॥ केयं चान्द्री विद्यत्यत्र-शिवेति । आदौ शिवशक्तत्याख्यं हादि ततः वाग्भवं कादि तदेवाधः शिव-शक्ताख्यं पुनर्हादि अन्यत् तृतीयं सादि च येयं खण्डचतुष्टयविशिष्टविद्या चन्द्रेणाराधिता सेयं चान्द्री पञ्चमे धामनि व्यष्टिसप्रप्रपञ्चारोपाधारतेजसे संभाज्येत्यर्थः ॥ ३१ ॥ केयं कौबेरी विद्येत्पत्र—चान्द्रीति । या चान्द्री विद्या खण्डचतुष्टयात्मिका अभिहिता तद्धः पश्चात् शिवाचकामा हादिविद्या योजिता यदि तदा पञ्चखण्डात्मिकेयं विद्या कुबेरेणाराधिता सेयं कौबेरीत्युच्यते । सेयं षष्ठे धामनि व्यष्टिखापप्रपञ्चारोपाधारप्राज्ञे सदा ध्येयेति व्याचक्षत इति । य एवं वेद सोऽयं संपदा कुबेरतुल्यो भवतीत्यर्थः ॥ ३२ ॥ अगस्त्यविद्या कीदृशी इत्यत्र- हित्वेकारमिति । कादिविद्याऽलंकारतुरीयस्वरमीकारं हित्वा सर्वादौ सर्वेखण्डादौ हसेति सूर्याचन्द्रमस्केन संयोजितं यदि खण्डत्रयं तदा कामेश्वर्ये तुष्टिकरं भवति । यद्वा-- एवमुपासकस्य स्वेप्सितकामश्च निरवधिकैश्वर्यं च कामैश्वर्ये भवत इत्यगस्त्येन योपासिता सेयं अगस्त्यसंज्ञा विद्योच्यते, सा सप्तमे धामनि समष्टिजाप्रत्प्रपञ्चारोपाधारे विराजि तदभेदेन ध्येयेत्यर्थः ॥ ३३ ॥ केयं नन्दि-विद्येत्यत्र — तृतीयमिति । या पूर्वोक्ता अगस्त्यविद्या एतस्या अधः पूर्व द्विधा कामार्च मदनकलाऽऽद्यं हहेति सेति शक्तिवीजं केति वाग्भवाद्यं तयोः सकारक-कारयोः अर्धाविश्वरस्कं प्लुतोचारणभवार्धमात्रामस्तकं कृत्वा येयं नन्दिनोपासिता सेयं नन्दिविद्या अष्टमे धामनि समष्टिस्वप्तप्रपञ्चारोपाधारसूत्रात्मनि तदमेदेन चिन्त्येयमित्यर्थः ॥ ३४ ॥ प्रभाकरी विद्या की दुशीत्यत्र — वाग्भवमिति । आदो वाग्भवकूटं कादि ततः आगस्त्यं अगस्त्यविद्याकात्स्न्यं वागर्थ-कलामयं शिवशक्यात्मकं कामकलाऽभिधं हादि सकलमायाशक्तिः शक्ति-कूटं च एकीकृत्य या प्रभाकरेण सूर्येणवमुपासिता सेयं प्रभाकरी विद्या नवसे धामनि समष्टिस्वापप्रपञ्चारोपाधारबीजेश्वरात्मनि तदमेदेन ध्येयेत्यर्थः ॥ ३५ ॥ षणमुखी विद्या कीदृशीत्पत्र—पुनरागस्त्यमिनि । वाग्भवं कादि, हीमिति शक्तिबीजं, क्लीमिति मन्मथबीजं, हंस इति शिवशक्तिबीजे, पुनर्मन्मथबीजं क्कीमिति, लिमत्युवींबीजं, हीमिति मायाबीजं, कामकलाऽऽलयं हादिषडक्षरं, सोऽहमिति चन्द्रसूर्यवीजे, क्लीमित्यनङ्गवीजं, हमिति धूर्जटिवीजं, स इति महिमाबीजं, पुन: तृतीयं हंस: सोऽहं हंस: इति, एवं षण्मुखेनोपासिता षण्मुःसीयं विद्या दशमे धामनि व्यष्टिसमध्यात्मकजाप्रत्प्रपञ्चापवादाधिकरण ओतुचतन्ये तदभेदेन भावयेदित्यर्थः ॥ ३६॥ परमिशवविद्या कीद्दशीत्यत्र— विद्येति । पूर्वोक्तषण्मुखीविद्याप्रकाशितया षण्मुखीविद्यात्वेन या प्रकाशिता तया साकं भूय एव आगस्यविद्यां पठित्वा भूय एवेमामन्यमायां अन्यमां तुर्यरूपिणीमधिष्ठाय यः शिवः सर्वसाक्षी भवति सेयं परमशिवविद्या, षण्मुख्यगस्त्यविद्याद्वयं मिळितं चेत् परमिशवविद्या भवति, सेयमेकादशे धामनि समष्टिस्वप्रप्रपञ्चापवादाधिकरणेऽनुज्ञातृचैतन्ये तदमेदेन भावनीया इयमिल्पर्थः ॥ ३७ ॥ केयं वैष्णवी विद्येत्यत्र—भूय इति । अगस्यविद्यया साकं वाग्मवं कादि यद्धनजं धनदं कौबेरं कामकछाऽऽछयं च हादिषट्कं तत्सहजं कृत्वा एकीकृत्य पूर्वोक्तछोपामुद्रायाः हादिविद्यायाः परिणतं सादिशक्तिकृत्रराजं पिठत्वा एतत्सर्वं चित्सामान्यमहाविद्याऽऽत्मकं सम्यज्ज्ञानरूपं विष्णुना अधिष्ठित-मिति वैष्णवी विद्येत्युच्यते । सेयं द्वादशे धामनि व्यष्टिसमध्यात्मकजाप्रत्स्वप्रमुष्ठिप्तप्रयञ्चापवादाधिकरणे अनुज्ञैकरसचैतन्ये तदमेदेन भावनीयेति । य एवं वेद स विष्णुरेव भवतीत्यर्थः ॥ ३८ ॥

अथ द्वादशविद्यामुद्धरित-- एविमत्यादिना । आदिविद्या तु क ए ई छ हीं, हसकहलहीं, सकलहीम् । अत्राद्यखण्डं वाग्भवकूटं, द्वितीयं कामकूटं, तृतीयं शक्तिकूटम् । व्यष्टिसमष्टिजाप्रदादिद्वादशधामसु भावनीयशक्तिशिवादिद्वादशिवधो-च्यते । सक इति शक्तिशिवविद्या (१), हसकहल्रहीमिति लोपामुद्राविद्या (२), हसकहलही इति क्रोधमुनिविद्या (३), हसकहलहीं क ए ई ल हीं सकलहीं इति मानवी विद्या (४), इसकहलहीं क ए ई ल हीं इसकहलहीं सकलहीं इति चान्द्री विद्या (५), हसकहलहीं क ए ई ल हीं हसकहलहीं सकलहीं हसकहलहीं इति कौबेरी विद्या (६), इसकएलहीं इसहसकहलहीं इससकलहीं इति अगस्य-विद्या (७), हहसकहसकएलहीं हसहसकहलहीं हससकलहीं इति नन्दिविद्या (८), क ए ई ल हीं हसकएलहीं हसहस कहलहीं हससकलहीं हसकहलहीं सकलहीं इति प्रभाकरी विद्या (९), 'हीं क्रीं हं सः क्रीं छं हीं हसकहलहीं सोहं क्रीं हंस: ह्रीं हंस: सोहं हंस: इति षण्मुखी विद्या (१०), ¹ह्रीं क्लीं हंस: क्लीं छं ह्रीं ह्सकहळहीं सोहं क्षीं हंस: हीं हंस: सोहं हंस: हसकएलहीं हमहसकहलहीं हससकलहीं इति परमिशवविद्या (११), हसकएलहीं हसहसकहलहीं हससकलहीं क ए ई ल हीं हसकहल्हीं क ए ई ल हीं हसकहल्हीं सकल्हीं हसकहल्हीं हसकहल्हीं क्षकल्हीं इति वैष्णवी विद्या (१२) ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> अत्र व्याख्यापर्यालोचनेन आदौ आगस्त्यवाग्भवयोः संयोजनं युक्तं स्यादिति भाति.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> अत्र -व्याख्यापर्यालोचनेन ''सकलहीं'' इत्यत्र ''सकहलहीं '' इति मन्त्रोद्धारः साधुरिव भाति,

# महात्रिपुरादेवीध्यानप्रकारः

तान् होवाच भगवान् सर्वे यूयं श्रुत्वा पूर्वी कामाख्यां तुरीयरूपां तुरीयातीतां सर्वोत्कटां सर्वमन्त्रासनगतां पीठोपपीठ-देवतापरिवृतां सकलकलाव्यापिनीं देवतां सामोदां सपरागां सहृदयां सामृतां सकलां सेन्द्रियां सदोदितां <sup>1</sup>परां विद्यां स्पष्टीकृत्वा हृद्ये निधाय विज्ञायानिल्यं गमयित्वा त्रिकूटां त्रिपुरां परमां मायां श्रेष्ठां परां वैष्णवीं संनिधाय हृदयकमलकणिकायां परां भगवतीं लक्ष्मीं मायां सदोदितां महावश्यकरीं मदनोन्मादनकारिणीं धनुर्वाणधारिणीं वाग्विज्मिणीं चन्द्रमण्डलमध्यवर्तिनीं चन्द्रकलां सप्तद्शीं महा-नित्योपस्थितां पाशाङ्कुशमनोज्ञपाणिपछवां समुद्यदर्कनिभां त्रिणेत्रां विचिन्त्य देवीं महालक्ष्मीं सर्वलक्ष्मीमयीं सर्वलक्षणसंपन्नां हृद्ये चैतन्यरूपिणीं निरञ्जनां त्रिकूटारूयां स्मितमुखीं सुन्दरीं महामायां सर्वसुभगां महाकुण्डलिनीं त्रिपीठमध्यवर्तिनीमकथादिश्रीपीठे परां भैरवीं चित्कलां महात्रिपुरां देवीं ध्यायेन्महाध्यानयोगेनेयमेवं वेदेति महोपनिषत् ॥ ३९॥

ये महाविद्यां श्रुतवन्तः तान् प्रति भगवानुवाचेत्याह—तानिति । तान् होवाच भगवान् सदाशिवः । किमिति—हे देवाः सर्वे यूयं मयोक्तां वक्ष्यमाणां च विद्यां श्रुत्वा पूर्वी कामाख्यां कामेश्वरविद्यामर्धमात्राकलातीतात्मना तुरीयरूपां तुरीयातीतां सर्वोत्कटां असमाहितचित्तेर्दुराराध्यां सर्वमन्त्वासनगतां समस्त-यन्त्रालयां पीठोपपीठदेवतापरिवृतां उड्याणादिचतुष्पीठमध्यवर्तिपरिवारदेवता- बृन्दसेवितां प्राणादिनामान्त सकलकलाव्यापिनीं देवतां सामोदां स्वानन्दमरितां

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> परमां—अ २, क, उ १.

सपरागां परचितेक्यं गच्छतीति सपरागां ब्रह्मािमन्नां स्वभक्तपाछने सहृद्यां सामृतां सकछां सेन्द्रियां निरावृतसम्यज्ज्ञानात्मना सदोदितां परां विद्यां ब्रह्मास्मीति स्पष्टीकृत्वा हृद्ये निधाय ब्रह्मातिरिक्तं न किंचिदस्तीति विज्ञाय यद्यदितिरिक्तमस्तीति भ्रान्तिस्तदा तामिप अनिछयं निराछम्बं ब्रह्म गमियत्वा विक्रूटां वाङ्मया[गमवा]दित्रिकृटार्थकृपिणीम् । स्वपदं भजतां महतां करणप्रामं स्वपद्ध्यानानुकूछतया वश्यं स्वाधीनं करोतीति महावश्यकरीम् । स्वभक्त-पटछोन्मादनकरमद्गोन्मादनकारिणीम् । सरस्वयात्मना वाग्विजृंमिणीम् । समद्शीं सप्तदशप्रजापतिकृपां महानित्योपस्थितां महानित्यात्वेन स्वयमुपस्थिताम् । मूछोड्याणजाछन्धरभेदेन त्रिपीठमध्यवर्तिनीं अकथाादश्रीपीठे निषण्णां परां स्वाज्ञानतत्कार्यभैरवीं ब्रह्मरूपेण ध्यात्वा कृतकृत्या भवतेयथः । यः कोऽप्येवं एनां ध्यायेत् स महाध्यानयोगेन इयं इमां एवं वेद यथावद्विदित्वा कृतकृत्यो भवेदिस्यर्थः । इति महोपनिषच्छ्यदः प्रथमोपनिषत्समास्यर्थः ॥ ३९॥

इति प्रथमोपनिषत्

# द्वितीयोपनिषत्

त्रिपुराविद्यामधिकृत्य प्रश्नः

अथातो जातवेदसे सुनवाम सोममित्यादि पठित्वा त्रैपुरी

जातवेदस इत्येकर्चम्रुक्तस्याद्यमध्यमावसानेषु तत्र स्थानेषु विलीनं बीजसागररूपं व्याचक्ष्येत्यृषय ऊचुः ॥ २ ॥

प्रथमोपनिषदि येयं त्रिपुरसुन्दरी प्रतिपादिता तदपरोक्षसाक्षात्कारायेयं द्वितीयोपनिषदारभ्यते—अथेति । अथ तत्साक्षात्काराहिषकारिसंपत्त्यनन्तरं यतः

पूर्वीपनिषदर्थश्रवणे कृतेऽपि देवतासाक्षात्कारो न जायते अतः तदर्थमयमुपनि-षदारम्भो युज्यते । यः कोऽपि वा परदेवतासाक्षात्कारार्थी "जातवेदसे सुनवाम सोमं" इत्यादि त्रिपुराविद्यामर्थानुसन्धानपुरस्सरं तद्भावभावितः सन् पठित्वा पठन् वर्तते तस्यैव त्रैपुरी व्यक्तिर्छक्ष्यते त्रिपुरासान्निध्यं भवति ॥ १॥ इति भगवन्मुखतः श्रुत्वा ऋषयस्तदियत्ताबुमुत्सया भगवन्तं पृच्छन्तीत्याह— जातवेदस इति ॥ २॥

#### त्रिपुराविद्या

तान् होवाच भगवान् । जातवेदसे सुनवाम सोमं तदन्त्यम-वाणीं विलोमेन पठित्वा प्रथमस्याद्यं तदेव दीर्घं द्वितीयस्याद्यं सुनवाम सोममित्यनेन कौलं वामं श्रेष्ठं सोमं महासौभाग्यमाचक्षते ॥ ३॥

तत्कृतप्रश्नमङ्गीकृत्य तान् होवाच भगवान् । आदौ जातवेदसे सुनवाम सोमं इत्युचार्य तदन्त्यमवाणीं तत्या आदिविद्यायाः सकळहीं इति अन्त्यमवाणीं हींळकसेति विळोमेन पठित्वा आदिविद्यायाः प्रथमस्य वाग्भवकूटस्य आद्यं तदेव दीर्घ का इति द्वितीयस्य कामकूटस्य आद्यं हेति वीजद्वययोगतः काहेत्युक्तं भवति । सेयं कुण्डिलेनी शक्तिः किमाह १ कदा सुषुम्नावद्रनं भित्त्वा तदन्तः प्रविश्य प्रन्थित्रयान्वितम् लाधारस्वाधिष्ठानमणिपूरकानाहत्ति शुद्धाञ्चाचक्राणि क्रमाद्विभिद्य तदुपि विद्योतमानसूर्येन्दुमण्डळद्वयैक्यजसोमं अमृतं दक्प्राणमनोग्निभिः सह सुनवाम वयं सर्वे मिळित्वा पिवाम ततः सहस्रारचकं प्रविश्य तत्रयतुर्येक्यं तुर्यतुर्येक्यं वा भजाम इत्यनेन । कुः पृथिवी तदुपळिक्षताविद्यापदतत्कार्यजातं यत्र विळयमेत्य तन्मात्रमविश्वयते तत् कुळं तदेव कौळं, स्वातिरिक्तप्रपञ्चापवादाधिष्ठानं यत्सर्वाधिष्ठानं तदेव स्वाञ्चदृष्टिविकल्पितस्वातिरिक्तप्रसने वामं समर्थं, यत् स्वावशेषतयाऽवस्थातुं वामं तदेव निष्प्रतियोगिकश्रेष्ठं स्वातिरिक्तसामान्य-प्रसनात् , किं तत् कूरमिस्यत्र सर्वप्राण्यात्मतया सर्वाहादनकरत्वात् सोमं प्रसनात् , किं तत् कूरमिस्यत्र सर्वप्राण्यात्मतया सर्वाहादनकरत्वात् सोमं

संशान्तस्वातिरिक्तस्त्रमं निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रं छोके ब्रह्मविद्वरिष्टा अपि तन्मात्रा-वशेषलक्षणविकलेवरकैवल्यमेव महासौभाग्यमाचक्षते प्रवदन्तीत्यर्थः॥३॥

# महाविद्येश्वरीविद्या

सर्वसंपत्तिभूतं प्रथमं निवृत्तिकारणं द्वितीयं स्थितिकारणं तृतीयं सर्गकारणमित्यनेन करशुद्धि कृत्वा त्रिपुराविद्यां स्पष्टीकृत्वा जातवेदसे सुनवाम सोमिनत्यादि पठित्वा महाविद्येश्वरी-विद्यामाचक्षते ॥ ४ ॥

त्रिपुरेश्वरीं जातवेदस इति जाते आद्यक्षरे मातृकायाः शिरिस वैन्दवमसृतरूपिणीं कुण्डलिनीं त्रिकोणरूपिणीं चेति वा-क्यार्थः ॥ ९ ॥

तथाविधसौभाग्यपदवीप्रापकोपायः कः इत्यत आह—सर्वेति । यत्सर्व-संपत्तिप्रापकहेतुतया भवतीति सर्वसंपत्तिभूतं वाग्भवादिकूटत्रयं, तत्र प्रथमं वाग्भवकूटं स्वातिरिक्तप्रपञ्चनिष्टत्तिकारणं तस्य स्वातिरिक्तोपसंहारकप्रळयकाल-रुद्धार्थत्वात् , द्वितीयं कामकूटं स्थितिकारणं स्वाज्ञविकल्पितप्रपञ्चजातस्य स्वज्ञानतः स्वाज्ञानभ्रमं मोचियत्वा स्वावशेषीकृत्य परिपालकविष्णवर्थत्वात् , तृतीयं शिक्तकूटं स्वातिरिक्तप्रपञ्चसृष्टिकारणं तस्य ब्रह्मार्थत्वात् , इत्यनेन त्रिमूर्तिधिया खण्डत्रयोपासनेन स्वातिरिक्तभ्रमं करोतीति करं अन्तःकरणं शुद्धं कृत्वा त्रिपुराविद्यां स्पष्टीकृत्वा पुनः जातवेदसे इतीमामृचं पठित्वा नित्यानुसंधानतो या संविदुदेति तामेव सन्तो महाविद्येश्वरीविद्यामाचक्षते कथयन्तीत्यर्थः ॥ ४ ॥ मन्त्रार्थमाह—त्रिपुरेति । त्रिपुरेश्वरीविद्यामाचक्षते कथयन्तीत्यर्थः ॥ ४ ॥ मन्त्रार्थमाह अकारादिमातृकायाः शिरसि प्रणवे "विन्दुरीश्वरसंज्ञस्तु शत्रुवः" इति श्रुत्यनुरोधेन विन्दुरेव वैन्दवं ईश्वरतत्त्वं अमृतं तद्वावापन्नां अमृतक्रिपणीं सर्वप्राणिनाडीकन्दाश्रयणतः कुण्डलिनीं मूलाधारत्रिकोणकृपिणीं चेति समष्टि-रूपेणेयममृतकृपिणी व्यष्टिरूपेण कुण्डलिनीति वाक्यार्थः ॥ ५ ॥

#### सर्वरक्षाकरीविद्या

एवं प्रथमस्याद्यं वाग्भवं द्वितीयं कामकळा मयं जात

इत्यनेन परमात्मनो ज्ञृम्भणम् ॥ ६ ॥

जात इत्यादिना परमात्मा शिव उच्यते ॥ ७ ॥

जातमात्रेण कामी कामयते कामित्यादिना पूर्ण व्याचक्षते ॥ ८ ॥

तदेव सुनवाम गोत्रारूढं मध्यवर्तिनाऽमृतमध्येनाणेंन

मन्त्राणीन् स्पष्टीकृत्वा गोत्रेति नामगोत्रायामित्यादिना स्पष्टं

कामकळाळयं शेषं वामित्यादिना पूर्वेणाध्वना विद्येयं सर्वरक्षाकरी

व्याचक्षते ॥ ९ ॥

एवं प्रथमस्य प्रधानभूतस्य आदिविद्यातत्त्वस्य आद्यं वाग्भवकृटं कादि, द्वितीयं कामकछामयं हादि, तृतीयं शक्तिकृटं सादीति च, एवंरूपी जात इत्यनेन परमात्मोञ्जंभणं एवंरूपेण परमात्मेव वर्तते इत्युक्तं भवति ॥ ६ ॥ स्वाइदृष्ट्या एवमुज्जंभितोऽपि स्वइदृष्ट्या निर्विशेषं जात इत्यादिना परमात्मा शिव उच्यते स्वातिरिक्तविशेषाशिवप्रासत्वात् ॥ ७ ॥ पुनः स्वाइदृष्ट्या कामी भूत्वा स्वस्येश्वरत्वं कामयते । एवंकामे कुतो मे संकल्पवृत्तिरिति तत्त्यागतः तत्स्वरूपं ब्रह्मविदः पूर्णं व्याचक्षते कथयन्तीत्यर्थः ॥ ८ ॥ ततः किमियत आह—तदेवति । ब्रह्मविदो यत्पूर्णमामनन्ति तत् पूर्णशिवचैतन्यं एव सुनवाम सुष्टु वदामः । किमिति ? गोत्रारूढमिति । गोत्राशब्देन वाग्भवादिकृटत्रयालङ्कार्र लकारत्रयमभिधीयते । लकारस्य पृथ्वीबीजत्वात् लकारत्रयस्य गोत्रात्वसुक्तम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> लयं—अ १, अ २, क, मु.

तद्गतनामरूपादिविकारमछक्ष्यीकृत्य इदमस्ति भाति प्रियं इति सिचदानन्दरूपेण तदारूढिमिति सुनवामेत्यर्थः । कूटत्रयमध्यवर्तिना छकारत्रयेण अर्णेन असृतमध्येन छाणार्थस्य स्ववाच्यपृथिवीगतमार्त्यनामरूपप्राससिचदानन्दरूपेण असृतत्वात् छकारस्यामृतमध्यत्वम् । एवं छकारत्रयोपछक्षितमन्त्वाणान् स्पष्टीकृत्वा ब्रह्मार्थत्वेन संभाव्य गोत्रेति नाम पृथिव्याः गोत्रायां पृथिव्यां नामरूपविकारास्पृष्टसिचदानन्दात्मना शिवतत्त्वमारूढिमिति यत् पुरस्तादेवोक्तं तदित्यादिना स्पष्टं कामकछाऽऽछयं व्याख्यातं शेषं तु वाग्भवकूटं शिक्तकूटं च वामित्यादिना पूर्वेणाध्वना स्पष्टीकृतिमित्यर्थः । ईश्वरचैतन्यं स्वातिरिक्तकछनाप्रसने वामं समर्थमित्यनेन शिवादितिरिक्तं न किचिदस्तीित यैवं व्याख्याता सेयं विद्या सर्वरक्षाकरीित व्याचक्षते ॥ ९ ॥

# त्रिपुरेशी-आत्मासनरूपिणी-शक्तिशिवरूपिणीविद्याः

एवमेतेन विद्यां त्रिपुरेशीं स्पष्टीकृत्वा जातवेदस इत्यादिना जातो देव 'एक ईश्वरः परमो ज्योतिर्मन्त्रतो वेति तुरीयं वरं दत्त्वा विन्दुपूर्णज्योतिःस्थानं कृत्वा प्रथमस्याद्यं द्वितीयं च तृतीयं च सर्वरक्षाकरी संवन्त्वं कृत्वा विद्यामात्मासनरूपिणीं स्पष्टीकृत्वा जातवेदसे सुनवाम सोममित्यादि पठित्वा रक्षाकरीं विद्यां स्मृत्वाऽऽ-द्यन्तयोधिष्नोः शक्तिशिवरूपिणीं विनियोज्य स इति शक्त्यात्मकं वर्णं सोममिति शैवात्मकं धाम जानीयात् । यो जानीते स सुभगो भवति ॥ १०॥

एवमेतेन शिवादितिरिक्तं न किंचिदस्तीति विद्यां त्रिपुरेशीं स्पष्टीकृत्वा जातवेदस इत्यादिना निर्विशेषस्वरूपेण जातो देवः एक एवश्वरः परमो

¹ एकोहीश्वरः—उ.

ज्योतिरविशिष्यते तथा कूटत्रयविशिष्टमन्त्रतो वेति कृटत्रयापेक्षया तदवसान-विभातं तुरीयचैतन्यं वरं तस्य निर्विकल्पत्वात् कूटत्रये तुरीयस्वरूपं दृत्त्वा तुरीयिशवादितिरिक्तं कूटत्रयं नास्तीति ध्यात्वा बिन्दुपूर्णज्योतिःस्थानं कृत्वा पूर्णाहंभावेश्वरभावमापाद्य प्रधानविद्याऽऽद्यं द्वितीयं च तृतीयं च कूटत्रयं पूर्वोक्त-सर्वरक्षाकरीविद्यया संवन्धं कृत्वा आत्मासनकृषिणीं विद्यामिष पूर्ववत् स्पष्टीकृत्वा जातवेदसे सुनवाम सोमं इत्यादि पठित्वा पुनश्च रक्षाकरीविद्यां स्मृत्वा सर्वरक्षाकर्या आद्यन्तयोः धान्नोः आद्यवसानसीन्नोः शक्तिशवकृषिणीं विनियोज्य कि तच्छिक्तिशिवकृष्पमित्यत्र जातवेदसे सुनवाम सोमं इत्यस्मिन् वाक्ये स इति शक्त्यात्मकं वर्ण सोममिति शैवात्मकं धाम जानीयात्। यो जानीते स सुभगो महान् भवति ॥ १०॥

# त्रिपुरवासिनीविद्या

इत्येवमेतां चक्रासनगतां त्रिपुरवासिनीं विद्यां स्पष्टीकृत्वा जातवेदसे सुनवाम सोममिति पठित्वा त्रिपुरेश्वरीविद्यां सदोदितां शिवशक्त्यात्मिकामावेदितां जातवेदाः शिव इति सेति शक्त्यात्मा-क्षरिति शिवादिशक्त्यन्तरालभूतां त्रिक्टादिचारिणीं सूर्याचन्द्र-मस्कां मन्त्रासनगतां त्रिपुरां महालक्ष्मीं सदोदितां स्पष्टीकृत्वा जातवेदसे सुनवाम सोममित्यादि पठित्वा पूर्वी सदात्मासनरूपां विद्यां स्मृत्वा देव इत्यादिना विश्वाहसंततोद्यावेन्द्वसुपरि विन्यस्य सिद्धासनस्थां त्रिपुरां मालिनीं विद्यां स्पष्टीकृत्वा जातवेदसे सुनवाम सोममित्यादि पठित्वा त्रिपुरां सुन्दरीं श्रित्वा कले अक्षरे सुनवाम सोममित्यादि पठित्वा त्रिपुरां सुन्दरीं श्रित्वा कले अक्षरे विचिन्त्य मूर्तिभूतां मूर्तिस्विणीं सर्वविद्येश्वरीं त्रिपुरां विद्यां विद्यां स्पर्टीकृत्वा मुर्तिभूतां मूर्तिस्विणीं सर्वविद्येश्वरीं त्रिपुरां विद्यां

स्पष्टीकृत्वा जातवेदस इत्यादि पठित्वा त्रिपुरां छक्ष्मीं श्रित्वाऽग्नि निदहाति ॥ ११ ॥

ततिस्त्रपुरवासिनीं विद्यां स्पष्टीकुर्यादित्याह—इत्येविमिति । त्रिपुर-वासिनीं विद्यां चिच्छिक्तिरूपेण स्पष्टीकृत्वा । शिवशक्त्यात्मकत्वं कथं इस्रत्त —जातवेदा इति । जातवेदा इति शिवश्च सेत्यादिशक्तिश्च तयोः अन्तराळभूतां मध्यस्थां त्रिकूटादिचरिणीं त्रिकूटादिमन्त्रप्रामसंचारिणीं हसेति सूर्याचन्द्र-मस्कां मन्त्रासनगतां सर्वमन्त्रविन्याससर्वेचक्रासनाम् । अरातियतो निदहाति वेद इत्यादिना वैराजात्मना विश्वा विश्वरूपिणी हकारार्थसूर्यात्मना सन्ततोदया चिच्छिक्तिः तदुपरि बैन्दवं शैवतत्त्वं चिन्मात्रं विन्यस्य चिन्मात्रादितिरिक्तं न किंचिदस्तीति । कूटत्रयव्यापके शिवशक्त्यात्मके कले ककारलकारे विचिन्त्यं ककारलकारमूर्तिभूताम् ॥ ११ ॥

# त्रिपुराम्वाविद्या

सैवेयमझ्या<sup>1</sup>नने ज्वलतीति विचिन्त्य त्रिज्योतिषमीश्वरी त्रिपुरामम्बां विद्यां स्पष्टीकुर्यात् ॥ १२ ॥

एवमेतेन स नः पर्षदित दुर्गाणि विश्वेत्यादिपरप्रकाशिनी प्रत्यग्मूता कार्या विद्येयमाह्वानकर्मणि सर्वतोधीरेति व्याचक्षते ॥१३॥ एवमेतद्विद्याऽष्टकं महामायादेव्यङ्गभूतं व्याचक्षते ॥ १४॥

स्वारातिवर्गानिम्नं शीतल्ज्ञानाम्निरूपेण या दहाति दहित सैवेयमम्यानने अग्न्यानना ज्वलतीति विचिन्त्य सूर्येन्द्वस्थात्मना त्रिज्योतिषम् ॥ १२ ॥ पर-प्रकाशिनी सम्यज्ज्ञानरूपेण परप्रकाशकत्वात् स्वयं प्रत्यग्भूता कार्या विद्यय-माह्वानकर्मण कारणीभूतिवद्यात्मना ज्ञानरूपिणी कार्यभावमापना विद्यात्मना

¹ सने-क.

इयमाह्वानकर्मणि आकर्षणादिषद्कर्मोपकर्मसु विनियुज्यते । एवं सर्वाकारेणेयं सर्वकार्यकरणे सर्वतो धीरेति समर्थेति तत्स्वरूपज्ञाः व्याचश्चते ॥ १३ ॥ एवमेतत् त्रिपुराविद्याऽऽदित्रिपुराम्बाविद्याऽन्तं विद्याऽष्टकं महामायादेव्यङ्गभूतं जातवेदस इति मन्त्रनिमग्नं सम्यगुद्धृत्य चिच्छक्तस्यात्मना स्पष्टीकृत्य परतत्त्वतया व्याचश्चते तद्विदो व्याख्यां कुर्वन्तीत्यर्थः ॥ १४ ॥

# श्रीचकस्य अनुलोमकमः

देवा ह वै भगवन्तमब्रुवन् महाचक्रनायकं नो ब्रूहीति सार्वकामिकं सर्वाराध्यं सर्वरूपं विश्वतोमुखं मोक्षद्वारं यद्योगिन उपविश्य परं ब्रह्म भित्त्वा निर्वाणमुपविश्वान्ति ॥ १५॥

तान् होवाच भगवान् श्रीचकं व्याख्यास्याम इति ॥ १६ ॥ विकोणं त्र्यश्रं कृत्वा तदन्तर्मध्यवर्तिमानयष्टिरेखामाकृष्य विशालं नीत्वाऽप्रतो योनिं कृत्वा पूर्वयोन्यग्ररूपिणीं मानयष्टिं कृत्वा तां सर्वोध्वीं नीत्वा योनिं कृत्वाऽऽद्यं त्रिकोणं चकं भवति द्वितीयमन्तरालं भवति तृतीयमष्टयोन्यङ्कितं भवति ॥ १७ ॥

अथाष्टारचक्राद्यन्तविदिक्कोणाप्रतो रेखां नीत्वा साध्याद्या-कर्षणबद्धरेखां नीत्वेत्येवमथोध्वेसंपुटयोन्यङ्कितं कृत्वा कक्षाम्य उद्यवगरेखाचतुष्टयं कृत्वा यथाक्रमेण मानयष्टिद्वयेन दशयोन्यङ्कितं चक्रं भवति ॥ १८॥

अनेनैव प्रकारेण पुनर्दशारचक्रं भवति ॥ १९ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> पूर्वे—अ १, अ २, क. С 5

मध्यत्रिकोणाग्रचतुष्टयाद्रेखा<sup>1</sup>चतुष्टयाग्रकोणेषु संयोज्य तद्-शारांशतो <sup>2</sup>नीतां मानयष्टिरेखां योजयित्वा चतुर्दशारं चक्रं भवति ॥ २० ॥

ततोऽष्टपत्रसंवृतं चक्रं भवति षोडरापत्रसंवृतं चक्रं भवति पार्थिवं चक्रं चतुर्द्वारं भवति ॥ २१ ॥ एवं सृष्टियोगेन चक्रं व्याख्यातम् ॥ २२ ॥

इन्द्रादयो देवाः सदाशिवमुखतः साङ्गोपाङ्गविशिष्टामादिविद्यां यथा-वच्छुत्वा तत्पूजापीठसृष्ट्यादिचकराजेयत्ताबुमुत्सया मगवन्तमब्रुविन्नयाह—देवा इति । सर्वकामप्रदत्वात् सार्वकामिकं सर्वाराध्यं सर्वरूपं सर्वरूपेण सर्वेरप्या-राधितत्वात् विराडूपत्वाच सर्वतोमुखं चित्तशुद्धिप्राप्यज्ञानद्वारा मोक्षहेतुत्वात् मोक्षद्वारं यचक्राराधने योगिनः उपविश्य तत्प्रसादछब्धज्ञानद्वारा प्रत्यक्पर-ब्रह्मणोः मेद्ग्रिन्थं मित्त्वा प्रत्यम्बह्मैक्यछक्षणं निर्वाणमुपविश्वन्ति तचक्रनायकं नो ब्र्ह् ॥ १९ ॥ इति देवैः पृष्टः तान् होवाच भगवान् सदाशिवः श्रीचकं व्याख्यास्याम इति ॥ १६ ॥ कस्तत्प्रकार इत्यत—आदौ त्रिकोणं त्र्यश्रं कृत्वेत्यादि ॥ १७—२२ ॥

#### श्रीचकस्य प्रतिलोमकमः

नवात्मकं चक्रं प्रातिछोम्येन वा विन्म—प्रथमं चक्रं त्रैछोक्यमोहनं भवति साणिमाद्यष्टकं भवति समात्वष्टकं भवति सप्तर्वसंक्षोभिण्यादिदशकं भवति सप्रकटं भवति त्रिपुरयाऽधिष्ठितं भवति सप्तर्वसंक्षोभिणीमुद्रया जुष्टं भवति ॥ २३॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> चराप्र—अ १, अ २, क, मु.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'नीतां ' इति नास्ति— उ,

द्वितीयं सर्वाशापरिपूरकं चकं भवति सकामाद्याकर्षिणीपोडशकं भवति सगुप्तं भवति त्रिपुरेश्वर्योऽघिष्ठितं भवति सर्वविद्राविणीमुद्रया जुष्टं भवति ॥ २४ ॥

तृतीयं सर्वसंक्षोमणं चक्रं भवति सानङ्गकुसुमाद्यष्टकं भवति सगुप्ततरं भवति त्रिपुरसुन्दर्योऽघिष्ठतं भवति सर्वाकर्षिणीसुद्रया जुष्टं भवति ॥ २५ ॥

तुरीयं सर्वसौभाग्यदायकं चक्रं भवति ससर्वसंक्षोभिण्यादिद्धि-सप्तकं भवति ससंप्रदायं भवति त्रिपुरवासिन्याऽधिष्ठितं भवति ससर्ववशंकरीमुद्रया जुष्टं भवति ॥ २६ ॥

<sup>1</sup>पञ्चमं तुरीयान्तं सर्वार्थसाघकं चक्रं भवति सप्तर्वसिद्धि-प्रदादिदशकं भवति <sup>2</sup>सकलकौलं भवति त्रिपुरामहालक्ष्याऽघिष्टितं भवति महोन्मादिनीमुद्रया जुष्टं भवति ॥ २७ ॥

षष्ठं सर्वरक्षाकरं चक्रं भवति ससर्वज्ञत्वादिदशकं भवति <sup>8</sup>सनिगर्भ भवति त्रिपुरमाल्लिन्याऽिषष्ठितं भवति महाङ्कुशमुद्रया जुष्टं भवति ॥ २८ ॥

सप्तमं सर्वरोगहरं चक्रं भवति <sup>4</sup>सविशन्याद्यष्टकं भवति सरहस्यं भवति त्रिपुरसिद्धयाऽधिष्ठितं भवति खेचरीमुद्रया जुष्टं भवति ॥२९॥

अष्टमं सर्वसिद्धिप्रदं चक्रं भवति सायुधचतुष्टयं भवति सपरापररहस्यं भवति त्रिपुराम्बयाऽधिष्ठितं भवति बीजमुद्रया जुष्टं भवति ॥ ३०॥

¹ 'पश्चमं 'इति नास्ति—अ १, अ २, क, मु. ैस

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> सनिर्गर्भ— अ १, अ २.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> सकुल—अ १, अ २.

<sup>4</sup> सर्वविश-अ १, सु.

नवमं चक्रनायकं सर्वानन्दमयं चक्रं भवति सकामेश्वर्यादि-त्रिकं भवति सातिरहस्यं भवति महात्रिपुरसुन्दर्योऽधिष्ठितं भवति योनिमुद्रया जुष्टं भवति ॥ ३१॥

संक्रामन्ति वै सर्वाणि छन्दांसि चक्राराणि तदेव चक्रं श्रीचक्रम् ॥ ३२ ॥

बिन्दुस्थानमारभ्य भूपुरान्तं सृष्टिचक्रं प्रकटियत्वा अथ नवात्मकिमिति । तलादौ प्रथमिति । ब्राह्म्यादिसमात्रष्टकं भवति ॥ २३ ॥ द्वितीयावरणात्मक-द्वितीयचेक्रयत्तामाह — द्वितीयमिति ॥ २४ — २६ ॥ सकलकौलं सर्वाधिष्ठानं भवति ॥ २७ ॥ सिनगर्भ भवति अन्तराळरिहतिमित्यर्थः ॥ २८ — २९ ॥ पाशाङ्कुशादिसायुधचतुष्टयं भवति ॥ ३० — ३१ ॥ एवं नवचकलक्षणमुक्तं, छन्दांस्येवालाराणि भूत्वा वर्तन्ते इत्याह — संक्रामन्तीति । यदेवं निष्पन्नं तदेव चक्रं श्रीचक्रम् ॥ ३२ ॥

## श्रीचके महात्रिपुरसुन्दरीपूजा

तस्य नाभ्यामश्चिमण्डले सूर्याचन्द्रमसौ तत्रोंकारपीठं पूज्यित्वा तत्राक्षरं विन्दुरूपं तदन्तर्गतव्योमरूपिणीं विद्यां परमां स्मृत्वा महात्रिपुरसुन्दरीमावाह्य

> क्षीरेण स्नापितं देवि चन्दनेन विलेपिते । बिल्वपत्राचिते देवि दुगेंऽहं शरणं गतः ॥

इत्येकयर्चा प्रार्थ्य मायास्रक्ष्मीमन्त्रेण पूजयेदिति भगवानब्रवीत् ॥३३॥

बिन्दुरूपं ईश्वरखरूपं तदन्तर्गतव्योमरूपिणीं चित्सामान्यात्मिकां विद्याम् । अनेन मन्त्रेण देवीं ध्यात्वा पूजयेदित्याह—क्षीरेणेति । सदािशवो भगवान् ॥ ३३ ॥

#### पूजाफलम्

एतैर्मन्त्रैर्भगवतीं यजेत् । ततो देवी प्रीता भवति स्वात्मानं दर्शयति । तसाद्य एतैर्मन्त्रैर्यजिति स ब्रह्म पश्यति स सर्वे पश्यति सोऽम्हतत्वं च गच्छति । य एवं वेदेति महोपनिषत् ॥ ३४ ॥

तत्तद्भावानुरोधेन सिवशेषं निर्विशेषं वा स्वात्मानं दर्शयति । यस्मादेवं तस्मात् । स सर्व पश्यति, देवताऽतिरिक्तं न किंचिदिप पश्यति । य एवं दृष्टा सोऽमृतत्वं च गच्छति । देवतासान्निध्यार्थमियमुपनिषदारम्यते इति यत् प्रतिक्षातं तत् सम्यगुपसंहृतमित्यर्थः । इति महोपनिषच्छन्दः द्वितीयोपनिषत्समाह्यर्थः ॥ ३४ ॥

इति द्वितीयोपनिषत्

# तृतीयोपनिषत्

### **मुद्रासामान्य**ळक्षणम्

देवा ह वै मुद्राः सृजेयिमिति भगवन्तमब्रुवन् । तान् होवाच भगवा<sup>1</sup>नवनिकृतजानुमण्डलं विस्तीर्य पद्मासनं कृत्वा सुद्राः सृजेतेति ॥ १ ॥

<sup>े</sup> नवनी—अ १, अ २, क.

बिन्दुत्रिकोणवसुकोणदशारयुग्मं मन्वश्रनागदलसंयुतषोडशारम् । वृत्तत्रयं च धरणीसदनत्रयं च श्रीचक्रमेतदुदितं परदेवतायाः ॥

इत्युक्तरीत्या अनुलोमप्रतिलोमाभ्यां सृष्टिचऋमुपसंहारचक्रं च यथा-व्याख्यातमवगम्य देवाः विशेषतो योन्यादिनवमुद्रालक्षणबुभुत्सया भगवन्त-मब्रुविश्वत्याह—देवा इति । कृत्वा बद्धा ॥ १॥

## योन्यादिनवमुद्रालक्षणम्

स सर्वानाकर्षयति यो योनिमुद्रामधीते स सर्वं वेत्ति स सर्वफलमश्चते स सर्वान् भञ्जयति स विद्वेषिणं स्तम्भयति । मध्यमे अनामिकोपरि विन्यस्य कनिष्ठिकाङ्गुष्ठतोऽधीते मुक्तयोस्तर्जन्यो-र्दण्डवद्धस्तादेवं विधा प्रथमा संपद्यते ॥ २ ॥

सैव मिलितमध्यमा द्वितीया ॥ ३ ॥

तृतीयाऽङ्कुशाकृतिरिति ॥ ४ ॥

प्रातिलोम्येन पाणी सङ्घर्षयित्वाऽङ्गुष्ठौ साग्रिमौ समाधाय

तुरीया ॥ ९ ॥

परस्परं कनीयसेदं मध्यमाबद्धे अनामिके दण्डिन्यौ तर्जन्या<sup>3</sup>वालिङ्गचावष्टभ्य मध्यमा<sup>3</sup>नलमिलिताङ्गुष्ठौ पञ्चमी ॥ ६ ॥ सैवाग्रेऽङ्कुशाकृतिः षष्ठी ॥ ७ ॥

<sup>8</sup> निम-उ.

¹ विधाय—अ २. विधया—उ १.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> वा आलि—अ १, अ २, क.

दक्षिणशये वामवाहुं कृत्वाऽन्योन्यानामिके कनीयसीमध्यगते मध्यमे तर्जन्याकान्ते सरलाखङ्गुष्ठौ खेचरी सप्तमी ॥ ८॥

सर्वोध्वें सर्वसंहति स्वमध्यमानामिकाऽन्तरे कनीयसे पार्श्वयो-स्तर्जन्यावङ्कुशाब्ये युक्ता साङ्गुष्ठयोगतोऽन्योन्यं सममञ्जिष्ठं कृत्वाऽष्टमी ॥ ९ ॥

परस्परमध्यमापृष्ठवर्तिन्यावनामिके तर्जन्याक्रान्ते समे मध्यमे आदायाङ्गुष्ठौ मध्यवर्तिनौ नवमी प्रतिपद्यत इति ॥ १०॥

तत्र वक्ष्यमाणयोनिमुद्रां स्तुवन् तह्यक्षणमाह—स इति । देवताप्रसादेन स सर्वे वेत्ति । स सर्वान् स्वामित्रान् मञ्जयित भग्नान् करोति । योनि-मुद्रालक्षणमाह—मध्यम इति ॥ २ ॥ द्वितीयं वीजमुद्रालक्षणमाह—सेति ॥ ३ ॥ तृतीयं खेचरीमुद्रालक्षणमाह—नृतीयाङ्कुशाकृतिरिति॥ ४ ॥ तुरीयं महाङ्कुशामुद्रालक्षणमाह —प्रातिलोम्येनेति ॥ ५ ॥ पञ्चमं महोन्मादिनीमुद्रालक्षणमाह—परस्परमिति॥ ६ ॥ षष्ठं सर्ववशंकरीमुद्रालक्षणमाह—सेवेति ॥ ७ ॥ सप्तमं सर्वाकिषिणीमुद्रालक्षणमाह—दक्षिणेति ॥ ८ ॥ अष्टमं सर्वविद्राविणीमुद्रालक्षणमाह—सर्वोध्वं इति ॥ ९ ॥ नवमं सर्वसंक्षोभिणीमुद्रालक्षणमाह—परस्परेति । योन्यादिसर्वसंक्षोभिण्यन्तमुद्रानवकलक्षणं सम्यक् प्रपिश्चत-मित्यर्थः ॥ १० ॥

### पश्चवाणमुद्रालक्षणम्

सैवेयं कनीयसे समे अन्तरितेऽङ्गुष्ठौ समावन्तरितौ कृत्वा ' त्रिखण्डापद्यत इति । पञ्च बाणाः पञ्चाद्या मुद्राः स्पष्टाः ॥ ११ ॥

पञ्चबाणमुद्रालक्षणमाह—सेति ॥ ११ ॥

### नववीजोद्धारः

क्रोमङ्कुशा <sup>1</sup>हसखप्रें खेचरी <sup>2</sup>हस्त्रों बीजाष्टमी वाग्भवाद्या नवमी दशमी च संपद्यत इति य एवं वेद ॥ १२ ॥

ततः नवबीजान्युद्धरित—क्रोमिति । क्रों इत्यङ्कुशबीजं हसेति शिव-शिक्तबीजे खेति मारणबीजं प्रें इति मोहनभीजं हसखप्रें इति खेचरीबीजं हेति सूर्यबीजं स्त्रोमिति कामबीजं केति वाग्भवाद्यबीजं आहत्य बीजानि नव । आदिशब्दार्थकामकूटाद्यबीजं हेति दशमी च संपद्यते । य एवं वेद स मन्त्रसिद्धो भवतीत्यर्थः ॥ १२॥

#### कामकलाचकम्

अथातः कामकलाभूतं चक्रं व्याख्यास्यामो हीं हिनैं ब्लूँ विश्वों ते पश्च कामाः सर्वचक्रं व्याप्य वर्तन्ते । मध्यमं कामं सर्वावसाने संप्रटीकृत्य ब्लुङ्कारेण संपुटं व्याप्तं कृत्वा बिह्नेरेंद्वयेन मध्यवर्तिना साध्यं बद्धा भूर्जपत्रे यजति । तच्चकं यो वेत्ति स सर्ववित्ति स सर्ववित्ता साध्यं बद्धा भूर्जपत्रे यजति । तच्चकं यो वेत्ति स सर्ववित्ति स सर्ववित्ति स सर्ववित्ति स सर्ववित्ति स सर्ववित्ता साध्यं बहुत्वा नात्वस्थाति स सर्ववित्ता साध्यं कृत्वा स्वावस्थाति । नात्वस्थाने कृत्वा स्वावस्थाने कृत्वा स्वावस्थाने विश्वास्थाने कृत्वा स्वावस्थाने विश्वस्थाने कृत्वा विश्वस्थाने स्वावस्थाने स्वावस्था

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> हसखफें—अ २, मु. <sup>2</sup> हस्रों—अ १, अ २. हस्त्रीं—क. <sup>3</sup> स्रोमे—अ १, अ २. स्त्रामे—क. <sup>4</sup> द्वमद्वै—अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> सफललो — अ १, अ २, क.

श्रियमतुलां प्रामोति । चतुरश्रे हुत्वा वृष्टिर्भवति । त्रिकोणे हुत्वा शत्रून् मारयति गतिं स्तम्भयति । पुष्पाणि हुत्वा विजयी भवति । महारसैंहुत्वा परमानन्दिनर्भरो भवति । महारसाः षड्साः ॥ १३ ॥

निष्कामिनां स्वास्युपायचक्रस्वरूपं सप्रपञ्चं प्रतिपाद्य तिद्वपरीतानां कामिनां सर्वकामावातिहेतुतया पञ्चकामभूषितं कामकलाभूतं चक्रं प्रकटयाम इत्याह—अथेति ।तत्र ऐमिति मध्यमं कामं सर्वावसाने स्नौमित्यन्तिमकामे ऐं स्नौं ऐं इति संपुटीकृत्य पुनस्तत् ब्लंकारेण संपुटं व्याप्तं कृत्वा संपुटं यथा ब्लंकारान्तरितं भवेत् तथा तेनैव संवेष्ट्य द्वि: ऐद्वयेन मध्यवर्तिना द्विपार्थभूषणैकारद्वयेन मध्यवर्तिना स्नौंकारेण सह वाञ्छितार्थसिद्धं मे कुर्विति साध्यं बध्वा । पुरुषे पुरुषाकारकुण्डे हुत्वा वर्तुले वा कुण्डे हुत्वा । महारसाः षड्साः मधुराम्हादय इत्यर्थः ॥ १३ ॥

## क्षेत्रेशपूजा

गणानां त्वा गणपितं ह्वामहे किंव किवीनामुपमश्रवस्तमम् । ज्येष्ठराजं ब्रह्मणां ब्रह्मणस्पत आ नः शृण्वज्ञूतिभिः सीद सादनम् ॥

इत्येव¹माद्यमक्षरं तदन्त्यिबन्दुपूर्णमित्यनेनाङ्गं स्पृशति । गं गणेशाय नम इति गणेशं नमस्कुर्नीत । ॐ नमो भगवते मसाङ्ग-रागायोग्रतेजसे हनहन दहदह पचपच मथमथ विध्वंसयविध्वंसय हल्लभञ्जन शूल्रमूले व्यञ्जनिसिद्धं कुरुकुरु समुद्रं पूर्वप्रतिष्ठितं शोषय-शोषय स्तम्भयस्तम्भय परमन्त्रपरयन्त्रपरतन्त्रपरदूतपरकटकपरच्छेदनकर विदारयविदारय च्लिन्धिच्लिन्धि हीं फट् स्वाहा । अनेन क्षेत्राध्यक्षं पूज्येदिति ॥ १४ ॥

¹ माद्यक्ष—अ १, ड.

अविन्नेन स्वाभिछिषितप्रयोगसिद्धये गणानां त्वेति मन्त्रेण गणेशं नमस्कृत्यं क्षेत्रेशं पूजयेदित्याह—गणानामिति । आद्यक्षरं गेति तदन्त्यविन्दुपूर्णं गमिति । ततः किमित्यत्र—ओमिति । इतिशब्दः मन्त्रसमाप्त्यर्थः ॥ १४ ॥

## कुलकुमारीपूजा

कुलकुमारि विद्यहे मन्त्रकोटिसुधीमहि ।
तन्नः कौलिः प्रचोदयात् ॥
इति कुमार्यर्चनं कृत्वा यो वै साधकोऽभिलिखति सोऽमृतत्वं
गच्छति स यश आप्नोति स परमायुष्यमथ वा परं ब्रह्म भित्त्वा
तिष्ठति य एवं वेदेति महोपनिषत् ॥ १९ ॥

ततः कुमारीगायत्र्या तामचियेदित्याह — कुलेति । अभिलिखित अभिध्या-यति । यद्ययं निष्कामस्तदा सोऽमृतत्वं गच्छिति ब्रह्मविदिति स यश आप्रोति । परं ब्रह्म भित्त्वा ज्ञात्वा तद्भावमेत्य तिष्ठति । इति महोपनिषच्छ्य्दः तृतीयो-पनिषत्परिसमाप्त्यर्थः ॥

इति तृतीयोपनिषत्

# चतुर्थोपनिषत्

मृत्यु अयो पदेशः

देवा ह वै भगवन्तमब्रुवन् देव गायत्रं हृद्यं नो व्याख्यातं त्रेपुरं सर्वोत्तमम् ॥ १ ॥ जातवेदससूक्तेनाख्यातं नह्नेपुराष्ट्रकम् । यदिष्ट्वा मुच्यते योगी जन्मसंसारवन्धनात् ॥ २ ॥ अथ मृत्युंजयं नो ब्रूहीत्येवं ब्रुवतां सर्वेषां देवानां श्रुत्वेदं वाक्यमथातख्यम्बकेनातुष्टुभेन मृत्युंजयं दर्शयति ॥ ३ ॥

यन्नो वक्तन्त्रयं तत् सर्वं भवतोक्तमविश्वष्टमृत्युञ्जयं ब्रूहि इति देवाः पृच्छन्तीत्याह—देवा इति । आदिविद्यासमन्वयतया प्रथमोपनिषदि हृद्यं गूढार्थं नो व्याख्यातम् । किं तत् त्रेपुरम् ॥ १ ॥ किं च — जातवेदससूक्तेनेति । ततः यदिष्ट्वेति ॥ २–३ ॥

## त्र्यम्बकादिशब्दार्थविवरणम्

कसात् त्र्यम्बकमिति । त्रयाणां पुराणामम्बकं स्वामिनं तसादुच्यते त्र्यम्बकमिति ॥ ४ ॥

अथ कस्मादुच्यते यजामह इति । यजामहे सेवा<sup>1</sup>महे वस्तु महेत्यक्षरद्वयेन कूटत्वेनाक्षरैकेन मृत्युंजयमित्युच्यते तस्मादुच्यते यजामह इति ॥ ९ ॥

अथ कस्मादुच्यते सुगन्धिमिति। सर्वतो यश आप्नोति तस्मादुच्यते सुगन्धिमिति॥ ६॥

अथ कसादुच्यते प्रष्टिवर्धनमिति । यः सर्वान् छोकान् स्जिति यः सर्वान् छोकांस्तारयति यः सर्वान् छोकान् व्याप्नोति तसादुच्यते प्रष्टिवर्धनमिति ॥ ७ ॥

अथ कस्मादुच्यते उर्वारुकमिव बन्धनान्मृत्योर्मुक्षीयेति । <sup>2</sup>संलग्नत्वादुर्वारुकमिव मृत्योः संसारवन्धनात् संलग्नत्वाद्धद्धत्वान्मोक्षी-भवति मुक्तो भवति ॥ ८ ॥

<sup>1</sup> महेस्तुम—अ २. महेवस्तुवहे—अ १, उ १. 9 मुल —अ १, अ २.

अथ कसादुच्यते मामृतादिति । अमृतत्वं प्राप्तोत्यक्षरं प्राप्तोति स्वयं रुद्रो भवति ॥ ९ ॥

तत्र त्रयम्बकशब्दार्थं पृच्छति—कस्मात् त्रयम्बकमिति । तच्छब्दार्थमाह्
—त्रयाणामिति । व्यष्टिसमध्यात्मकस्यूळसूक्ष्मकारणशरीराणां जीवेश्वरात्मना
अम्बकम् ॥ ४ ॥ यजामहे स्वात्मिथया सेवामहे स्तुमहेत्यक्षरद्वयेन त्र्यम्बेति
तदुपरि क्र्यत्वेन विद्यमानाक्षरैकेन सिबन्दुकककारेण मृत्युज्वयमित्युच्यते
॥५-७॥ उर्वाह्मकमिति कश्चन शळादुविशेषः तद्ग्रमारभ्य मध्यान्तं चतुर्धा विदार्ये
तत्र सळवणबृहन्मरीचिचूर्णमापूर्य पुनः सर्वमेकीकृत्य सूत्रेणाबध्य काळान्तरे
तद्बन्धमोक्षणतः चतुर्धा भिन्नसन्धिबन्धविमोक्षो भवति तथेत्यारोपितबन्धमोक्षणात्
मुक्तो भवतीत्यर्थः ॥ ८-९ ॥

### भगवतीदर्शनसाधनमन्त्रः

देवा ह वै भगवन्तमूचुः—सर्वे नो व्याख्यातम् । अथ कैर्मन्त्रेः स्तुता भगवती स्वात्मानं दर्शयति तान् सर्वान् शैवान् वैष्णवान् सौरान् गाणेशान् नो ब्रूहीति ॥ १० ॥

स होवाच भगवान्-

त्र्यम्बकेनानुष्टुभेन मृत्युंजयमुपास्येत्।

पूर्वेणाध्वना व्याप्तमेकाक्षरमिति स्मृतम् ॥ ११ ॥ ॐ नमः शिवायेति याजुषमन्त्रोपासको रुद्रत्वं प्राप्तोति

कल्याणं प्राप्तोति य एवं वेद ॥ १२ ॥

तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः ।

दिवीव चक्षुराततम् ॥ १३ ॥

विष्णोः सर्वतोमुखस्य स्नेहो यथा पललपिण्डमोतप्रोत-मनुक्याप्तं व्यतिरिक्तं व्याप्नुत इति व्याप्नुवतो विष्णोस्तत्परमं पदं परं व्योमेति परमं पदं परयन्ति वीक्षन्ते सूरयो ब्रह्माद्यो देवास इति सदा हृदय आद्घते । तसाद्विष्णोः स्वरूपं वसति तिष्ठति भूतेष्विति वासुदेव इति ॥ १४ ॥

ॐ नम इति त्रीण्यक्षराणि । भगवत इति चत्वारि । वासुदेवायेति पञ्चाक्षराणि । एतद्वै वासुदेवस्य द्वादशार्णमम्येति । सोपप्लवं तरित स सर्वमायुरेवैति विन्दते प्राजापत्यं रायस्पोषं गौपत्यं च समश्रुते ॥ १९ ॥

प्रत्यगानन्दं ब्रह्मपुरुषं प्रणवस्त्ररूपमकार उकारो मकार इति । तानेकथा संभवति तदोमिति ॥ १६ ॥

> हंसः शुचिषद्वसुरन्तरिक्षसद्धोता वेदिषद्तिथिर्दुरोणसत् । नृषद्वरसदतसद्धोमसद्ञ्जा गोजा ऋतजा अद्रिजा ऋतं बृहत् ॥ इति ॥ १७ ॥

हंस इत्येतन्मनोरक्षरद्वितीयेन प्रभापुञ्जेन सौ रेण धृतमञ्जा गोजा ऋतजा अद्रिजा ऋतं सत्याप्रभापुञ्जिन्युषासंध्याप्रज्ञामिः शक्तिभिः पूर्व सौरमधीयानः सर्वफल्लमश्चते । स व्योक्ति परमे धामनि सौरे निवसते ॥ १८ ॥

गणानां त्वेति त्रेष्टुमेन पूर्वेणाध्वना मनुनैकार्णेन गणाधिपम-भ्यर्च्य गणेशत्वं प्राप्तोति ॥ १९ ॥

अथ गायत्री सावित्री सरस्वत्यजपा मातृका प्रोक्ता तथा सर्विमिदं व्याप्तिमति ॥ २० ॥ ऐं वागीश्वरि विद्याहे हीं कामेश्वरि धीमहि। सौस्तनः शक्तिः प्रचोदयादिति गायत्री प्रातः सावित्री मध्यन्दिने सरस्वती सायमिति निरन्तरमजपा हंस इत्येव मातृका पञ्चाशद्वर्णविप्रहेणा-कारादिक्षकारान्तेन व्याप्तानि मुवनानि शास्त्राणि च्छन्दांसीत्येवं भगवती सर्वे व्याप्नोतीत्येव तस्यै वै नमो नम इति ॥ २१ ॥

तान् भगवानब्रवीदेतैर्मन्त्रैर्नित्यं देवीं स्तौति स सर्व पश्यति सोऽमृतत्वं च गच्छति य एवं वेदेत्युपनिषत् ॥ २२ ॥

पुनः देवाः कैः मन्त्रैः स्तुता सती स्वात्मानं दर्शयित तान्नो ब्रूहीति पृच्छन्तीत्याह—देवा इति । ऊचुः किमिति सर्वमिति । स्वात्मानं दर्शयित तस्याश्चिच्छक्तित्वेन सर्वात्मकत्वात् ॥ १० ॥ देवैः एवं पृष्टः स होवाच भगवान् किमिति त्र्यम्बकेनेति । एकाश्चरमिति स्मृतं ''ओमित्येकाक्षरं विद्धि" इति श्रुतेः ॥ ११–१३ ॥ श्रुतिरेव स्ववाक्यं व्याचिष्टे विष्णोरिति ॥ १४–२१ ॥ चिच्छक्त्यितिरक्तं न किचिदस्तीति दर्शनाच्छक्त्यंशमिप प्रसित्वा चिन्मात्रादितिरक्तं न किचिदस्तीति ज्ञानसमकाछं सोऽमृतत्वं च गच्छिति ॥ २२ ॥

इति चतुर्थोपनिषत्

# पश्चमोपनिषत्

निर्विशेषत्रह्मजिज्ञासा

देवा ह वै भगवन्तमब्रुवन् स्वामिन्नः कथितं <sup>1</sup>स्फुटं कियाकाण्डं सविषयं त्रैपुरमिति । अथ परमं निर्विरोषं कथयस्वेति ॥ १ ॥

¹ सर्वे—अ १. स्पष्टं—अ.

देवाः भगवन्मुखतः सविशेषत्रह्मस्वरूपं सप्रपञ्चमवगम्य मुख्यामृतत्व-साधननिर्विशेषत्रह्मावगतिबुभुत्सया भगवन्तं पृच्छन्तीत्याह—देवा इति । उपासनाकाण्डमपि सम्यक् प्रपश्चितमिति यथावदवगतम् ॥ १ ॥

# परमात्मनिरूपणम्

तान् होवाच भगवान् तुरीयया माययाऽन्त्यया निर्दिष्टं परमं ब्रह्मेति परमपुरुषं चिद्रूपं परमात्मेति । श्रोता मन्ता द्रष्टाऽऽदेष्टा स्प्रष्टाऽऽघोष्टा विज्ञाता प्रज्ञाता सर्वेषां पुरुषाणामन्तः-पुरुषः स आत्मा स विज्ञेय इंति ॥ २ ॥

न तत्र <sup>1</sup> लोकालोका न तत्र <sup>2</sup> देवादेवाः पश्चवोऽपश्चवस्तापसो न तापसः पौल्कसो न पौल्कसो विप्रा न विप्राः । स इत्येकमेव परं ब्रह्म विश्राजित निर्वाणम् । न तत्र देवा ऋषयः पितर ईशते । प्रतिबुद्धः सर्वविद्ये[दे]ति ॥ ३ ॥

देवैरेवं पृष्टः तान् होनाच भगवान् । किमिति १ तुरीयया माययाऽन्त्यया ज्ञानिवज्ञानसम्यज्ज्ञानरूपया निर्दिष्टं परमं ब्रह्मोति यदविशिष्यते तदेव परमपुरुषं चिद्रूपं परमात्मेति यूयं जानथ । अयमेव हि स्वाज्ञविकल्पितापाधियोगात् ओतेत्यादि । य एवं दृष्टः स एव श्रुत्याचार्यप्रसादसिद्धस्वाज्ञविकल्पितनानोपाध्यस्मिनप्रबोधसमकालं सर्वेषां विश्वविराडोत्रादीनां पुरुषाणामप्यन्तःपुरुषः ॥ २ ॥ न हि तत्र तदितिरेकेण लोकादिविश्रमोऽस्ति, स्वाज्ञादिदृष्टिमोहे सत्यसित तिलिष्प्रतियोगिकैकं ब्रह्म स्वमात्रमविशिष्यते इत्याह—न तत्रेति । ब्रह्मातिरिक्तं न हि सर्वमस्ति इति यो वेद स सर्ववित् तद्ग्रह्म स्वावशेषधियैतीति ॥ ३ ॥

### मनोनिरोधः

तत्रेते श्लोका भवन्ति—
अतो निर्विषयं नित्यं मनः कार्यं मुमुश्लुणा।
यतो निर्विषयो नाम मनसो मुक्तिरिष्यते॥ ४॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> लोका अलोका—उ, मु.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> देवा अदेवा—उ, मु.

मनो हि द्विविधं प्रोक्तं शुद्धं चाशुद्धमेव च । अशुद्धं कामसंकल्पं शुद्धं कामविवर्जितम् ॥ ५ ॥ मन एव मनुष्याणां कारणं वन्धमोक्षयोः । वन्धनं विषया सिक्तर्भृत्तये निर्विषयं भनः ॥ ६ ॥ निरस्तविषयासङ्गं भंगिरुद्धं मनो हृदि । यदा यात्यमनीभावस्तदा तत्परमं पदम् ॥ ७ ॥ तावदेव निरोद्धन्यं यावद्धृदि गतं क्षयम् । एतज्ज्ञानं च ध्यानं च शेषोऽन्यो ग्रन्थविस्तरः ॥ ८ ॥

अस्मिन्नर्थे एते वक्ष्यमाणाः श्लोकाः मन्त्रा भवन्तीत्याह—तत्रेति । ब्रह्मातिरेकेण मनस्तत्कार्यमस्तीति यदि भ्रान्तिस्तदा अत इति ॥ ४ ॥ ग्रुद्धा-ग्रुद्धभेदेन तत् द्विधा मिद्यत इत्याह—मनो हीति ॥ ५-८ ॥

### ब्रह्मज्ञानात् ब्रह्मभावप्राप्तिः

नैव चिन्त्यं न चाचिन्त्यं न चिन्त्यं चिन्त्यमेव च । पक्षपातविनिर्मुक्तं ब्रह्म संपद्यते ध्रुवम् ॥ ९ ॥

नैव चिन्त्यं खातिरिक्तमस्तीति, नचाचिन्त्यं खयमपि नास्तीति, एतदुभयमपि न चिन्त्यं, खातिरिक्तापह्वतिसद्धः खयं निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्र-मवशिष्यत इति चिन्त्यमेव च ॥ ९ ॥

सविशेषव्रह्मानुसन्धानात् निर्विशेषव्रह्माधिगमः

स्वरेण <sup>4</sup>सळ्येद्योगी स्वरं संभावयेत् परम् । अस्वरेण तु भावेन न भावो भाव इष्यते ॥ १०॥

¹ सक्तंमु—अ १. ² स्मृतं—अ १. ³ सनिक्ध्य—अ १. ⁴ सह्रयो—अ १.

¹तदेव निष्कलं ब्रह्म निर्विकलपं निरक्षनम् । तद्भह्माहमिति ज्ञात्वा ब्रह्म संपद्यते क्रमात् ॥ ११ ॥ निर्विकलपमनन्तं च हेतुदृष्टान्तवर्जितम् । अप्रमेयमनाद्यं च यञ्ज्ञात्वा मुच्यते बुघः ॥ १२ ॥ न निरोधो न चोत्पत्तिनं बद्धो न च साधकः । न मुमुक्षुनं वे मुक्त इत्येषा परमार्थता ॥ १३ ॥ स्वरेण हंसयोगेन ॥ १०-१७ ॥

# निरुपाधिकात्मदर्शनम्

एक एवात्मा मन्तव्यो जाग्रत्वप्तप्तुषुप्तिषु ।
स्थानत्रयव्यतीतस्य पुनर्जन्म न विद्यते ॥ १४ ॥
एक एव हि भूतात्मा भूतेभूते व्यवस्थितः ।
एकघा बहुधा चैव दृश्यते जलचन्द्रवत् ॥ १५ ॥
घटसंवृतमाकाशं वियमाने घटे यथा ।
घटो नीयेत नाकाशं तथा जीवो नभोपमः ॥ १६ ॥
घटवद्विविधाकारं भिद्यमानं पुनः पुनः ।
तद्भेदे च न जानाति स जानाति च नित्यशः ॥ १७ ॥
वश्वद्वमायावृतो यावत्ताविष्ठिति पुष्कले ।
भिन्ने तमिस चैकत्वमेक एवानुपश्यति ॥ १८ ॥

खाज्ञानविकल्पितप्रपञ्चे भिन्ने ॥ १८॥

¹ तदेवं—अ १. ² मियमा—अ १, उ. ³ स च मा—अ १, С 7

### शब्दब्रह्मध्यानात् परब्रह्माधिगमः

शब्दार्णमपरं ब्रह्म तस्मिन् क्षीणे यदक्षरम् ।
तिद्विद्वानक्षरं ध्याये चिदिन्छे च्छान्तिमात्मनः ॥ १९ ॥
द्वे ब्रह्मणी हि मन्तव्ये शब्दब्रह्म परं च यत् ।
शब्दब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छिति ॥ २० ॥
प्रन्थमभ्यस्य मेधावी ज्ञानविज्ञानतत्परः ।
पछाछिमव धान्यार्थी त्यजेद्वन्थमशेषतः ॥ २१ ॥

प्रणवो हि शब्दार्णमिति ॥ १९-२२ ॥

# परमात्मदर्शनम्

गवामनेकवर्णानां क्षीरस्थाप्येकवर्णता ।

क्षीरवत् पश्यति <sup>2</sup>ज्ञानं लिङ्किनस्तु गवां यथा ॥ २२ ॥

ज्ञाननेत्रं समाधाय स महत् परमं पदम् ।

निष्कलं निश्चलं शान्तं <sup>3</sup>ब्रह्माहमिति संस्मरेत् ॥ २३ ॥

इत्येकं परंब्रह्मरूपं सर्वभूताधिवासं तुरीयं जानीते सोऽक्षरे

परमे व्योमन्यधिवसति ॥ २४ ॥ य एतां विद्यां तुरीयां

ब्रह्मयोनिस्वरूपां तामिहायुषे शरणमहं प्रपद्ये ॥ २५ ॥

"अतो निर्विषयं" इत्यारभ्य "ब्रह्माहमिति संस्मरेत्" इत्यन्तं अमृत-बिन्दूपनिषदि पदशो व्याख्यातं द्रष्टव्यम् ॥ २३ ॥ एवं वेदनफलमाह— <sup>1</sup> यदि—क, अ १, अ २. <sup>2</sup> ज्ञानी—मु. <sup>3</sup> ब्रह्मैबाहमिति स्मरेत्— उ, उ १, इतीति ॥ २४ ॥ व्रह्मयोनिस्वरूपां तुरीयमायायाः ब्रह्माविर्माव-हेतुत्वात् ॥ २५ ॥

### श्रीकामराजविद्यामहिमा

आकाशाद्यनुक्रमेण सर्वेषां वा एतद्भूतानामाकाशः परायणं सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याकाशादेव जायन्ते आकाश एव छीयन्ते तसादेव जातानि जीवन्ति तसादा काशं वीजं विद्यात् ॥२६॥ तदेवाकाशपीठं स्पार्शनं पीठं तेजःपीठममृतपीठं रत्नपीठं जानीयात् । यो जानीते सोऽमृतत्वं च गच्छति ॥ २७ ॥ तसादेतां तुरीयां श्रीकामराजीयामेकादशघा भिन्नामेकाक्षरं ब्रह्मोति यो जानीते स तुरीयं पदं प्राप्नोति य एवं वेदेति महोपनिषत् ॥ २८ ॥

प्रपञ्चकल्पनाबीजं किमित्यत्र ब्रह्मेत्याह्—आकाशादीति । यस्मादेवं सर्वाधिकरणं परमाकाशं तस्मात् ॥ २६ ॥ रह्मशब्देन शिष्टाबादिभृतद्वयमुच्यते रह्मस्य स्थळजळजत्वात् । रह्मपीठं पञ्चभूततत्कार्यप्रपञ्चारोपापवादपीठमधिष्ठानं ब्रह्म जानीयात् ॥ २७ ॥ यस्मात् तुर्यमायाप्रदर्शितब्रह्मज्ञानात् तन्मात्रावस्थानळक्षण-कैवल्यसिद्धिभवति तस्मात् तुरीयां श्रीकामराजीयां कामराजस्य परमेश्वरस्यान-पायिनीम् । यद्या—कैवल्यश्रीस्वरूपेण यथाकामं यथेच्छं राजत इति श्रीकामराद् परमात्मा तत्संबन्धिनी विद्या श्रीकामराजीया तां केवळप्रणवरूपिणीं अकारोकार-मकाराधिमात्राबिन्दुनादकळाकळाऽतीतशान्तिशान्त्यतीतोन्मनीमेदेन एकादशधा भिन्नां वस्तुतस्तुरीयोङ्काराप्रविद्योतं एकाक्षरं तुर्यतुरीयं ब्रह्म निष्प्रतियोगिकस्वमात्रं इति यो जानीते जानाति स तुरीयं पदं तुर्यप्रविभक्ततुर्यंतुर्यं पदं प्राप्नोति । इति-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> काराजं —अ, अ १, मु.

शब्दः पञ्चमोपनिषत्समात्यर्थः। महोपनिषच्छब्दस्तु त्रिपुरातापिन्युपनिषत्-

समास्यर्थः ॥ २८ ॥

इति पञ्चमोपनिषत्

श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्गसयोगिना । श्रीमत्त्रिपुरतपनव्याख्यानं लिखितं स्फुटम् । त्रिपुरातपनव्याख्याप्रन्थजातं चतुरशतम् ॥

इति श्रीमदीशायष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्त्रविवरणे अशीतिसंख्यापूरकं त्रिपुरातापिन्युपनिषद्विवरणं संपूर्णम्

# देव्युपनिषत्

भद्रं कर्णेभि:-इति शान्तिः

चिच्छक्तेः सर्वात्मरूपेण ब्रह्मत्वम्

सर्वे वै देवा देवीमुपतस्थुः काऽिस त्वं महादेवि ॥ १ ॥ साऽब्रवीदहं ब्रह्मस्वरूपिणी । मत्तः प्रकृतिपुरुषात्मकं जगच्छून्यं चाशून्यं च । अहमानन्दानानन्दाः । विज्ञाना-विज्ञानेऽहम् । ब्रह्माब्रह्मणी वेदितन्ये । इत्याहाथर्वणी श्रुतिः ॥ २ ॥ अहं पञ्च भूता न्यपञ्चभूतािन । अहमिबल्लं जगत् । वेदोऽहमवेदोऽहम् । विद्याऽहमविद्याऽहम् । अजाऽहमनजाऽहम् । अधिश्रोध्वे च तिर्यकाहम् ॥ ३ ॥

श्रीदेव्युपनिषद्विद्यावेद्यापारसुखाकृति । त्रैपदं ब्रह्मचैतन्यरामचन्द्रपदं भजे ॥

इह खल्च अथर्वणवेदप्रविभक्तेयं देन्युपनिषत् स्वसार्वात्म्यप्रकटनव्यप्रा नि-ष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रपर्यवसन्ना विजृम्भते । अस्याः स्वरूपप्रन्थतो विवरणमारम्यते ।

<sup>&#</sup>x27; न्यहं प—अ १, अ २, क.

देविषपटलश्रीमहादेवीप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । आख्यायि-कामवतारयति—सर्व इति ॥ १ ॥ या चिच्छक्तिः तेरेवं पृष्टा साऽब्रवीत् । कुतस्ते ब्रह्मतेत्यत्र सर्वात्मरूपेण सर्वकारणब्रह्मतोपपद्यते इत्याह—मत्त इति । स्थावरजङ्गभात्मकं जगत् मत्तः समुद्भूतिमत्यर्थः । तज्जगत् स्वइस्वाइदृष्टिभ्यां शून्यं च अशून्यं चेति । अहमपि स्वज्ञादिदृष्ट्या अहमानन्देत्यादि ।

> यथैवेदं नमः शून्यं जगच्छून्यं तथैव हि । अज्ञस्य दुःखौघमयं ज्ञस्यानन्दमयं जगत् ॥

इत्यादिश्रुत्यनुरोधेन स्वज्ञः स्वातिरिक्तशून्यसिद्धस्वानन्दात्मतया सर्वे पश्यित, स्वाज्ञः तिद्वपरीतं पश्यतीत्यर्थः ॥ २ ॥ स्वस्य सार्वोत्तम्यं सर्वकारणतां च प्रकटयित—अहमिति। पञ्चीकृतापञ्चीकृतमेदेन अहं पञ्चभूतान्यपञ्चभूतािन। अवेदोऽहं प्राकृतभाषाप्रबन्धादेः अवेदत्वात् ॥ ३ ॥

# चिच्छक्तेः सर्वधारकत्वम्

अहं रुद्रेमिर्वसुभिश्चराम्यहमादित्यैरुत विश्वदेवैः । अहं मित्रावरुणावुभा विभम्येहमिन्द्राग्नी अहमश्चि-नावुभौ ॥ ४ ॥

अहं सोमं त्वष्टारं पूषणं भगं दघाम्यहम् ।

¹विष्णुमुरुक्तमं ब्रह्माणमृत प्रजापतिं दघामि ॥ ९ ॥
अहं दघामि द्रविणं हविष्मते सुप्राव्ये ये यजमानाय सुन्वते ।
अहं राष्ट्री सङ्गमनी वसूनामहं सुवे पितरमस्य मूर्धन् ॥ ६ ॥
मम योनिरप्स्वन्तःसमुद्रे य एवं वेद स देवीपदमाप्नोति ॥ ७ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> विष्णातुरु—अ, अ १, अ २, क.

स्वांशभूतैः रुद्रेभिः रुद्रैः । सर्वाधारात्मना विभिमे ॥ ४ ॥ भगं षिट्वधिश्वर्यम् । विष्णुमुरुक्तमं चण्डपराक्तमं विष्णुम् ॥ ९ ॥ इविष्मते हविःसंपन्नाय सुप्राच्ये सुप्राच्याय शोभनप्रकृष्टाशयाय प्रत्यकप्रवणिचत्ताय । प्रकर्षेण च्येति नश्यतीति प्रच्यं दुष्टिचत्तं तद्यस्मात् शोभनिचत्तात् प्रगतं स सुप्राच्यः । मां यथावत् सुन्चते स्तुन्वते यजमानाय तद्वावानुरोधेन द्रविणं धनं ज्ञानं वा द्धामि ददामीत्यर्थः । वस्वादीनां सम्यग्गमनीयसंचरणीयराष्ट्रक्षपिण्यहमित्यर्थः गुणसाम्यात्मना अस्य प्रपञ्चस्य मूर्धन् मूर्धा अहं अस्य प्रपञ्चस्य पितरं ईश्वरमिष सुवे सुजे, "जीवेशावाभासेन करोति" इति श्वतेः ॥ ६ ॥ अन्तः सम्यगुद्दवतीति पुण्डरीकाकारमांसपिण्डः अन्तःसमुद्रः सर्वप्राण्यन्तर्इत्कमले अप्सु अवादिपञ्चभूतेषु च जीविशवात्मना मम योनिः स्वरूपं विद्यते इति य एवं वेद स देवीपदं चित्सामान्यरूपं एतीत्यर्थः ॥ ७ ॥

## देवकृतदेवीस्तुतिः

ते देवा अब्रुवन्-

नमो देव्ये महादेव्ये शिवाये सततं नमः ।
नमः प्रकृत्ये भद्राये <sup>1</sup>नियताः प्रणताः सा ताम् ॥ ८ ॥
तामग्निवर्णो तपसा ज्वलन्तीं वैरोचनीं कर्मफलेषु जुष्टाम् ।
दुर्गो देवीं शरणमहं प्रपद्ये सुतरां नाशय ते तमः ॥ ९ ॥
देवीं वाचमजनयन्त देवास्तां विश्वरूपाः पश्चो वदन्ति ।
सा नो मन्द्रेषमूर्ज दुहाना धेनुर्वागस्मानुपसुष्टुतैतु ॥ १० ॥
कालरात्रिं ब्रह्मस्तुतां वैष्णवीं स्कन्दमातरम् ।
सरस्वतीमदितिं दक्षदुहितरं नमामः पावनां शिवाम् ॥ ११ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> नियतं—अ, अ १.

महा<sup>1</sup> छह्मीश्च विद्यहे सर्व<sup>2</sup> सिद्धिश्च घीमहि । तन्नो देवी प्रचोदयात् ॥ १२ ॥ <sup>3</sup> अदितिरिह जनिष्ट दक्षया दुहिता तव । तां देवा अन्वजायन्त भद्रा अमृतवन्धवः ॥ १३ ॥

देवीमुखतः देवीतत्त्वं देवाः विदित्वा तां नत्वा देवाः स्तुन्वन्तीत्याह्—त इति । किमिति ? वक्ष्यमाणमन्त्रैरेवं स्तुन्वन्ति । नमो देव्ये शर्वाण्ये महादेव्ये त्रिमूर्तिजनन्ये शिवाये सततं नमः । येवमुक्तिविशेषणिविशिष्टा तां त्वां वयं सदा प्रणताः स्मः ॥ ८ ॥ वैरोचनीं स्वतेजसा विरोचमानाम् । मत्कृते सुतरां ते तव अदर्शनात्मकं तमः नाशय । देवाः यां देवीं वाचं अशरीरवाणीं अजनयन्त तां एवं विश्वरूपाः पशवो नानाजन्तवो वदन्ति । किमिति ? या देवी वाप्रूपिणी सा नोऽस्मान् प्रति इषं अमिल्लितं ऊर्ज अन्नं कर्मफलात्मकं पयः वाग्वेनुः सरस्वती भूत्वा दुहाना सती अस्मानेतु वाग्विभूतयः नः उपसुष्टुत मजत ॥१०॥ स्वातिरिक्तमानस्य काल्रात्रिम् ॥ ११-१२ ॥ दक्षया दाक्षायण्या त्वया इहादितिः जनिष्ट संजाता । अत इयमदितिः तव दुहिता । तां तस्याः सकाशात् देवा अन्वजायन्त । अतस्ते दौहित्रा वयमिति मत्वा अस्मान् स्वातिरिक्तास्तित्व-भ्रमतो मोचयेत्पर्थः ॥ १३ ॥

आदिविद्योद्धारः

कामो योनिः कामकला वज्रपाणि-र्गुहा हसा मातिरश्चाऽश्रमिन्द्रः । प्रनर्गुहा सकला मायया च पुरूच्येषा विश्वमाताऽऽदिविद्योम् ॥ १४॥

<sup>1</sup> हस्मी च—अ १, अ २, क. लक्ष्म्यै च—अ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> सिद्धी च—अ १, क. सिद्धि च—अ २. सिद्धयै च—अ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> अदितिर्धज—मु. <sup>4</sup> पुनःकोशा—अ १, अ २, क, मु.

अथादिविद्यामुद्धरित—कामइति । कामः ककारः योनिः एकारः काम-कला ईकारः वज्रपाणिः लकारः गुहा हींकारः हसेत्यत्र हकारः सकारः मातिरिश्वा ककारः अभ्रं हकारः इन्द्रो लकारः पुनर्गुहा हींकारः सकलाः सकारककाराः मायया च हींकारः पुरुष्येषा विश्वमाता विशिष्टरूपेयं आदिमूलविद्या प्रणवारिमका विजुंभत इत्यर्थः ॥ १४॥

### आदिविद्यामहिमा

ाएषाऽऽत्मराक्तिः । एषा विश्वमोहिनी पाशाङ्कशघनुर्वाण्यरा । एषा श्रीमहाविद्या ॥ १५ ॥ य एवं वेद स शोकं तरित ॥ १६ ॥ नमस्ते अस्तु भगवित भवित मातरसान् पातु सर्वतः ॥ १७ ॥ सैषाऽष्टी वसवः । सैषैकादशरुद्धाः । सैषा द्वादशादित्याः । सैषा विश्वदेवाः सोमपा असोमपाश्च । सैषा यातुषाना असुरा रक्षांसि पिशाचा यक्षाः सिद्धाः । सैषा सन्त्वरजस्तमांसि । सैषा प्रजापतीन्द्रमनवः । सैषा ग्रहनक्षत्रज्योतींषि कलाकाष्ठाऽऽदिकाल्रुक्षिणी । तामहं प्रणौमि नित्यम् ॥ १८ ॥

तापापहारिणीं देवीं मुक्तिमुक्तिप्रदायिनीम् । अनन्तां विजयां शुद्धां शरण्यां शिवदां शिवाम् ॥ १९ ॥ येयमादिविद्या एषा ॥ १९-१६ ॥ सर्वतः सर्वात्मना ॥ १७-१९ ॥

# **भुवनेश्येकाक्षरीमन्त्रः**

वियदीकारसंयुक्तं वीतिहोत्रसमन्वितम् । अर्घेन्दुल्लितं देव्या वीजं सर्वार्थसाधकम् ॥ २० ॥ एवमेकाक्षरं मन्त्रं यतयः शुद्धचेतसः । घ्यायन्ति परमानन्दमया ज्ञानाम्बुराशयः ॥ २१ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> एवाऽस्य—उ, उ १.

# मुवनेश्येकाक्षरमनुमुद्धरति--वियदिति । हीमिति ॥ २०-२१ ॥

### **महाचण्डीनवाक्षरविद्या**

वाङ्मया ब्रह्मभूस्तसात् षष्ठं वक्त्रसमन्वितम् । सूर्यो वामश्रोत्रबिन्दुः 1संयुताष्टतृतीयकम् ॥ २२ ॥ <sup>2</sup>नारायणेन संयुक्तो वायुश्चाधरसंयुतः । विचे नवार्णकोऽर्णः स्यान्महदानन्ददायकः ॥ २३ ॥ हृत्युण्डरीकमध्यस्थां प्रातःसूर्यसमप्रभाम् । पाशाङ्कुशघरां सोम्यां वरदाभयहस्तकाम् । त्रिनेत्रां रक्तवसनां भक्तकाम<sup>8</sup>दुघां भजे ॥ २४ ॥ नमामि कत्वामहं देवीं महाभयविनाशिनीम् । महादुर्गप्रशमनीं महाकारुण्यरूपिणीम् ॥ २५ ॥

यस्याः स्वरूपं <sup>5</sup>ब्रह्माद्यो न जानन्ति तस्मादुच्यतेऽज्ञेया । यस्या अन्तो न विद्यते तस्मादुच्यतेऽनन्ता । यस्या प्रहणं नोप-लम्यते तसादुच्यतेऽलक्ष्या । यस्या जननं नोपलम्यते तसादु-च्यतेऽजा । एकेव सर्वत्र वर्तते तस्मादुच्यत एका । एकेव विश्व-रूपिणी तसादुच्यते नैका। अत एवोच्यतेऽज्ञेयाऽनन्ताऽलक्ष्याऽजैका नैका ॥ २६ ॥

मन्त्राणां मातृका देवी राज्दानां ज्ञानरूपिणी। ज्ञानानां चिन्मयातीता शून्यानां शून्यसाक्षिणी ॥ २७ ॥

¹ संयत्य . . . कः—अ, अ २, क. संयुक्ताष्ट—अ. ² एत्त् श्लोकार्ध (उ, उ १) कोशयोनोंपळभ्यते

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> दुर्च—अ २, क. दुर्ह—अ. <sup>4</sup> त्वां महादेवीं—अ २. त्वामहं देवि—अ, अ १, क.

<sup>5</sup> ब्रह्मादयोऽपि न—अ २.

यस्याः परतरं नास्ति सैषा दुर्गा प्रकीर्तिता । तां दुर्गी दुर्गमां देवीं दुराचारविघातिनीम् । नमामि भवभीतोऽहं संसारार्णवतारिणीम् ॥ २८॥

महाचण्डीनवाक्षरमुद्धरित—वाङमयेति । योनिमायामन्मथवीजैः साकं चामुण्डायै विचे इति मनुः ॥ २२-२३ ॥ तामेवं ध्यायेदिखाह—हृदिति ॥ २४-२५ ॥ अज्ञेयानन्तेखादिविशेषणैस्तां निर्विक्ति—यस्या इति ॥ २६ ॥ प्राधान्यात् मन्त्राणां मातृकादेवी ॥ २७-२८ ॥

## ं विद्याजपस्तुतिः

इदमथर्वणशीर्ष योऽधीते स पञ्चाथर्वशीर्षजपफलमवाभोति ।
इदमथर्वणशीर्ष ज्ञात्वा योची स्थापयित ॥ २९ ॥
श्वातलक्षं प्रजस्वाऽपि नाचीसिद्धिः च विन्दति ।
श्वातमधोत्तरं चास्याः पुरश्चर्याविधिः स्मृतः ॥ ३० ॥
दशवारं पठेद्यस्तु सद्यः पापैः प्रमुच्यते ।
महादुर्गाणि तरित महादेव्याः प्रसादतः ॥ ३१ ॥
प्रातरधीयानो रात्रिकृतं पापं नाशयित । सायमधीयानो दिवसकृतं पापं नाशयित । तत् सायं प्रातः प्रयुक्तानः पापोऽपापो भवित । निशीथे तुरीयसंघ्यायां जस्वा वाक्सिद्धिर्भवित । नृतनप्रति-मायां जस्वा देवतासांनिध्यं भवित । प्राणप्रतिष्ठायां जस्वा प्राणानां प्रतिष्ठा भवित । भौमाश्चिन्यां महादेवीसंनिधौ जस्वा महामृत्युं तरित य एवं वेदेन्युपनिषत् ॥ ३२ ॥

नारायणादिपश्चाथर्वशीर्षेति ॥ २९-३१ ॥

य एवं वेद स पुरुषः महादेवताप्रसादात् सर्वापह्नवसिद्धं ब्रह्म निष्प्रतियोगि-कार्त्वमात्रमित्यनुसंघानमृत्युं तरित संदैवमनुसंघानपरो भवतीत्पर्थः । इत्युपनिष-च्छब्दः देव्युपनिषत्समात्पर्थः ।

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्रसयोगिना । श्रीदेव्युपनिषद्वगाख्या लिखिता ब्रह्मगोचरा । श्रीदेव्युपनिषद्वगाख्याग्रन्थः पञ्चाशदीरितः ॥

रामतापिन्यादिदेव्युपनिषदन्तं त्रिशताधिकपञ्चसहस्राणि । ईशादिदेव्युपनिषदन्त-ग्रन्थस्तु चतुर्विशत्यधिकनवशतोत्तरद्वात्रिशत्सहस्राणि ॥ ३२९२४ ॥

> इति श्रीमदीशायष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्त्रविवरणे एकाशीतिसङ्ख्यापूरकं देव्युपनिषद्विवरणं संपूर्णम् ॥

# बह्वचोपनिषत्

I TO BE IN THE PERSON OF THE P

odip veta i hero si disample o notable si mad, i e delle presenta Lari oscilità di sende disample o notable di colori Lari oscilità di sende di colori di co

# वाङ्मे मनसि-इति शान्तिः

चिच्छक्तिस्वरूपम्

ॐ देवी ह्येकाऽप्र आसीत् । सैव जगदण्डमसृजत । कामकलेति विज्ञायते । शृङ्कारकलेति विज्ञायते ॥ १ ॥

> बह्दृचाख्यब्रह्मविद्यामहाखण्डार्थवैभवम् । अखण्डानन्दसाम्राज्यरामचन्द्रपदं भजे ॥

अथ खलु ऋग्वेदप्रविभक्तेयं बहृ चोपनिषत् जगत्कारणत्वप्रकटनपूर्वकं सार्वात्म्यप्रतिपादनव्यप्रा निष्प्रतियोगिक ब्रह्ममात्रपर्यवसन्ना विजयते । अस्याः स्वल्पप्रन्थतो विवरणमारभ्यते । आदौ श्रुतिरवान्तरसङ्गन्याऽभिन्ननिमित्तोपादान-जगत्कारणिचच्छिक्तिस्वरूपं प्रकटयिति ॐ देवीति । स्वज्ञस्वाञ्चनृष्टिमाश्रिस्य परापर ब्रह्मसङ्गेण यद्वस्तु तत् ओं इत्योंकारार्थरूपं तस्योंकारस्य स्वार्थपरापर-ब्रह्ममहिम्ना जगदुपादानतया प्रकृतत्वात् देवीप्रकृतित्वमुच्यते, "प्रणवत्वेन प्रकृतित्वं वदन्ति ब्रह्मवादिनः" इति श्रुतेः । स्वानुप्रविष्टचैत्न्यमहिम्ना या दीप्यते सेयं देवी चिच्छिक्तः एक वामे सृष्टः पुरा आसीत् सृष्टेः पुराऽव्यक्तशक्तेरनिम्व्यक्तनामरूपकर्मसूपत्वात् । यैवमप्रे निष्पन्ना सेव स्वाविद्यापदात्मकं जगत् अविद्याऽण्डं स्वामेदेन असृजत सृष्टवती वभूव । या जगन्निदानतया भाता

तस्यास्तनुरीङ्कारात्मना प्रणवात्मना च कामकलेति विज्ञायते, "कामो योनिः कामकला " इति श्रुत्या ईकारस्य कामकलात्वेन वर्णितत्वात् । "श्रङ्गेष्वश्रङ्गं संयोज्य " इति श्रुत्यनुरोधेन अकारोकारमकाराणां श्रङ्गत्वेन व्यपदेशतः श्रङ्गाण्यकारादीनि तेषामरमग्रमर्धमात्रा श्रङ्गारकलेति विज्ञायते ॥ १॥

### चिच्छक्तेः ब्रह्मादिस्थावरान्तकारणत्वम्

तस्या एव ब्रह्माऽजीजनत् । विष्णुरजीजनत् । रुद्रोऽजीजनत् । सर्वे मरुद्रणा अजीजनन् । गन्धर्वाप्सरसः किंनरा वादित्रवादिनः समन्तादजीजनन् । भोग्यमजीजनत् । सर्वमजीजनत् । सर्वे शाक्तम-जीजनत् । अण्डजं स्वेदजमुद्भिज्ञं जरायुजं यत् किंचैतत् प्राणि-स्थावरजङ्गमं मनुष्यमजीजनत् ॥ २ ॥

तस्या एव चिच्छत्तः ब्रह्मादिस्थावरान्तकारणत्वमाह—तस्या इति । इयं चिद्नुप्रवेशतः चिच्छित्तर्भूत्वा ब्रह्मविष्णुरुद्रोपाधित्वेन देवगन्धर्वाप्सरः-किन्नराद्युपाधित्वेन जङ्गमस्थावरात्मना चेश्वरेच्छ्या परिणता यदा भवति तदा वस्तुतो व्याप्यव्यापककछनाविरळमपि निर्विशेषं ब्रह्म स्वाइदृष्ट्या प्रकृत्युचाव-चोपाधिपरिणामानुगतिमव भातं सत् तत्तदुपाधिगुणानुरोधेन ब्रह्मविष्णुरुद्धतां देवगन्धर्वादिरूपतामात्तवत् भातीति यत् तदेव प्रकृतितो जातिमत्युपचर्यते, न परमार्थतः, ब्रह्मणो निष्प्रतियोगिकाजस्वरूपत्वात् "अज आत्मा महान् ध्रुवः" इति श्रुतेः । ब्रह्मणो निष्प्रतियोगिकमावरूपेणाजत्वं निरङ्कुशिमस्यर्थः ॥ २ ॥

# चिच्छक्तः शब्दतदर्थरूपभावनम्

सैषा परा शक्तिः । सैषा शांभवी विद्या कादिविद्येति वा हादिविद्येति वा सादिविद्येति वा रहस्यमोमों वाचि प्रतिष्ठा ॥ ३॥ सैव पुरत्रयं शरीरत्रयं व्याप्य वहिरन्तरवभासयन्ती देशकालवस्त्वन्तरासङ्गान्महात्रिपुरसुन्दरी वै प्रत्यक् चितिः॥ ४॥

ब्रह्मणोऽजत्वेऽपि सर्वानर्थम् स्त्रमायाशक्तिरेव वस्तुतः नानारूपेण जायते इति चेन्न, तस्या अपि निष्प्रतियोगिकभावरूपतयाऽजत्वात् ''अजामेकां '' इति श्रुतेः,

> स्वतो वा परतो वाऽपि न किंचिद्वस्तु जायते । सदसत् सदसद्वाऽपि न किंचिद्वस्तु जायते । एतत्तदुत्तमं सत्यं यत्र किंचित्र जायते ॥

इति श्रीगौडपादाचार्योक्तेः । तथाऽपि या स्वाज्ञदृष्टया चिच्छक्तितां गता सैव शब्दरूपेण तदर्थरूपेण च भातीत्याह—सैषेति । सैषा परा शक्तिः चित्सामान्य-रूपत्वात् । सेषा शांभवी विद्या शं अस्मात् भवतीति शंभुः ईश्वरः सत्वसत्व-विद्यायाः शंभ्विधितत्वात् शांभवीत्वम् । श्रीमत्पञ्चदशाक्षरीप्रविभक्त-क ए ई छ हीं-इति प्रथमखण्डात्मना कादिविद्येति वा-ह स क ह छ हीं-इति द्वितीय-खण्डात्मना हादिविद्येति वा-स क ल हीं-इति तृतीयखण्डात्मना सादिविद्येति वा रहस्यं ॐ ॐ वाचि प्रतिष्ठेति यदनिधकारिणे गोपनीयतया रहस्यं निर्विशेषं ब्रह्म तद्मेदेन तुरीयोङ्काररूपिणी भूत्वा ॐ वाचि ओंकारप्रभवशब्द-जाले तदर्थब्रह्मात्मना तिष्ठतीति ॐ वाचि प्रतिष्ठेत्युच्यते ॥ ३ ॥ या एवं स्थिता सैव ब्रह्मात्मना सर्वावभासकप्रत्यिकचितः भवेदित्याह —सैवेति । या चिंच्छिक्तिः सैव व्यष्टिसमष्टिमेदभिन्नपुरत्रयं स्यूलसूक्ष्मबीजात्मकं शरीरत्रयं विश्वविराडोत्रा-चारमना व्याप्य बहिः नामरूपविकारजातं अन्तः कामादिवृत्तिसहस्रं च स्वाति-रिक्तं नास्तीति प्रकाशयन्ती, यद्वा तद्भावामावौ प्रकाशयन्ती । देशकाल-वस्त्वन्तरसङ्गतः प्रकाशकत्वं कुतः इत्यत्र देशकालवस्त्वन्तरासङ्गात् सम्य-ज्ज्ञानात्मना त्रिपुरं इारीरत्रयं तदुपलक्षिताविद्यापदतत्कार्यजातं सुतरां दारयत्यपहृवं करोतीति महती च सा त्रिपुरसुन्दरी च महात्रिपुरसुन्दरी वे त्रिपुरसुन्दर्येव प्रत्यक्चिति: । स्वातिरिक्तप्रपञ्चप्रातिलोम्येनाञ्चनान् प्रत्यक्तवं युज्यत इत्यर्थः ॥४॥

# चिच्छक्तेः अद्वितीयत्वम्

सैवात्मा ततोऽन्यद्सत्यमनात्मा । अत एषा ब्रह्मसंवित्तिभीवाभावकलाविनिर्मुक्ता चिद्विद्याऽद्वितीयाब्रह्मसंवित्तिः सचिदानन्दल्रह्मी महात्रिपुरसुन्दमी विहरन्तरनुप्रविश्य स्वयमेकैव विभाति ।
यद्स्ति सन्मात्रम् । यद्भाति चिन्मात्रम् । यत् प्रियमानन्दम् । तदेतत्
सर्वाकारा महात्रिपुरसुन्दमी । त्वं चाहं च सर्वं विश्वं सर्वदेवता ।
इतरत् सर्वं महात्रिपुरसुन्दमी । सत्यमेकं लिलताऽऽख्यं वस्तु तदद्वितीयमखण्डार्थं परं ब्रह्म ॥ ५ ॥

पञ्चरूपपरित्यागादर्वरूपप्रहाणतः । अधिष्ठानं परं तत्त्वमेकं सच्छिष्यते महत् ॥ इति ॥ ६ ॥

भास्यभासक मेदतो हैतापत्तिः स्यादित्यत आह—सैवेति । चिच्छक्ती शक्त्यंशापायसिद्धा या चित् सैवात्मा ततोऽन्यत् शक्त्यंशः असत्यमनात्मा । यत एवं अत एषा चिच्छक्त्यंशापायात् ब्रह्मसंवित्तिः संविन्मात्रब्रह्मरूपिणी भवति । भावाभावकछ्योः सत्त्वात् संविन्मात्रता कुत इत्यत आह—भावेति । बाक्षुषघटादिकं भावकछोच्यते, अचाक्षुषतया केवछमानसप्राह्मं अभावकछेत्युच्यते, चितो निष्प्रतियोगिकज्ञित्तमात्रतया भावाभावकछाऽयोगात् भावाभावकछाविनि-र्मुक्ता चित् इत्यर्थः । चित्त्वं कुत इत्यत्र विद्या वेदनमात्रस्वरूपत्वात् । स्वातिरिक्तवेद्यादिसत्वात् हैतापत्तिरित्यत्र अद्वितीया चितः स्वसंवेद्यत्वेन स्वातिरिक्तवेद्याभावात् । निष्प्रतियोगिकाद्वितीयस्वरूपेव ब्रह्मसंवित्तिरित्यर्थः । कथं पुनरिद्वतीया ब्रह्मसंवित्तिः अनृतजडदुःखप्रपञ्चसत्त्वादित्यत् आह—सिद्वानन्दन् छहरीति । अनृतजडदुःखजातप्राससिद्वानन्दछहरी निस्तरङ्गपचिद्यानन्दसमुद्र-रूपेयं महात्रिपुरसुन्दरी स्वाज्ञदृष्टिप्रसक्तविहरन्तरनुप्रविश्य सर्वाधिष्ठानसर्वान्तर्यामिरूपेण स्वयमेकैव विभाति । यद्येवं विहरन्तरनुप्रविश्य तदा

स्वाविद्यापदतत्कार्यरूपतां भजति, तस्याः सिचदानन्दत्वं दुर्छभिमस्यत आह— यदिति । स्वाविद्यापदतत्कार्यानन्तकोटिब्रह्माण्डपटलं स्वातिरेकेण यदस्ति तत् सन्मात्रं स्वातिरेकेण यद्भाति तत् चिन्मात्रं स्वातिरेकेण यत्प्रियं तत् आनन्दं आनन्दमात्रं सचिदानन्दातिरेकेण स्वाविद्यापदतत्कार्यायोगात्। तदेतत्सर्वाकारा महात्रिपुरसुन्दरी भवतीत्यर्थः। त्वमहमित्यादिकलनाकलित-विश्वस्य सत्त्वात् कथं सचिदानन्दमात्रता इत्यत आह—त्वं चेति । सचिदा-नन्दातिरेकेण त्वमहमिदंशब्दवाच्यप्रपञ्चाभावात् सर्वं महात्रिपुरसुन्दर्येवेत्यर्थः । सचिदानन्दमिति पदत्रथयोगतो द्वैतापत्तिः स्यादित्यत आह—सत्यमिति । असत्यापहृवसिद्धं सत्यं सन्मात्रं एकमेव । अनेकभेदसत्त्वादेकत्वं कुत इत्यत्र अनेकलक्षभेदजातमपि यत्र विलीयते तल्ल्याधिकरणं लल्लिताऽऽख्यं यत् वस्तु तद्द्वितीयं अखण्डार्थं हि परं ब्रह्म निष्प्रतियोगिकाद्वितीयमित्यर्थः ॥ ५ ॥ प्रति-योगित्वेन पञ्चब्रह्मतत्कार्यपञ्चभूतभौतिकसत्त्वादित्यत आह--पञ्चेति । ब्रह्माति-रिक्तं न किंचिदस्ति इति वोधेन सदाशिवादिपश्चब्रह्मरूपपरित्यागात् विलयात् तदवींग्जातानि तत्कार्याणि वियदादिभूतभौतिकानि अर्वाणि तेषां कारणप्रळय-समकालप्रहाणतः कार्यकारणप्रपञ्चलयाधिष्ठानं अधिष्ठेयसामान्याभावात् तद-विष्ठानं निर्धिष्ठानं सत् सन्मात्रं परं तत्त्वं महत् भूमरूपं एकमेवावशिष्यते इत्पर्थः ॥ ६ ॥

### प्रत्यक्परचिदैक्यभावना

प्रज्ञानं ब्रह्मेति वा अहं ब्रह्मास्मीति वा भाष्यते । तत्त्वमसीत्येव संभाष्यते । अयमात्मा ब्रह्मेति वा अहं ब्रह्मास्मीति वा ब्रह्मैवाहमस्मीति वा ॥ ७ ॥

इत्थंभूता चित् केन भाव्यते इत्यत आह—प्रज्ञानिमिति । उत्तमाधिका-रिभिः प्रत्यगभिन्नब्रह्माभिप्रायेण प्रज्ञानं ब्रह्मेति वा अवान्तरवाक्येन अहं ब्रह्मा-स्मीति वा शिष्यानुभूतिवाक्येन भाष्यते, आचार्यानुभवरूपतत्त्वमसीत्येव संभाष्यते, पुनरवान्तररूपेण अयमात्मा ब्रह्मोति वा ब्रह्मण्यनात्मताशान्तये स्वात्मन्यब्रह्मताशान्तये च व्यतिहारेण अहं ब्रह्मास्मीति वा ब्रह्मैवाहमस्मीति वा । अयमात्मेत्यादिमहावाक्यानां प्रत्यक्परिचतोरैक्यमर्थः । एवं प्रत्यगमिन्नब्रह्मान्सना सदा भाव्यत इत्यर्थः ॥ ७ ॥

# अम्बिकाऽऽदिरूपेण चिच्छक्तिभावना

योऽहमस्मीति वा सोऽहमस्मीति वा योऽसौ सोऽहमस्मीति वा या भाव्यते सैषा षोडशी श्रीविद्या पञ्चदशाक्षरी श्रीमहात्रिपुरसुन्दरी बालाऽम्त्रिकेति वगलेति वा मातङ्गीति स्वयंवरकल्याणीति
मुवनेश्वरीति चामुण्डेति चण्डेति वाराहीति तिरस्करिणीति
राजमातङ्गीति वा शुकश्यामलेति वा लघुश्यामलेति वा
अश्वारुदेति वा प्रत्यङ्गिरा धूमावती सावित्री सरस्वती गायत्री
ब्रह्मानन्दकलेति ॥ ८॥

उत्तमाधिकारिभिः यैवं भाविता चिता शक्तियोगेन मध्यमाधिकारिदृष्ट्या सैषा चिच्छक्तिः । कार्यशक्त्यात्मना मातङ्गी गायत्री इति भाव्यते । निर्विशेष-ब्रह्मज्ञानार्थिभिः ब्रह्मानन्दकछेति नित्यतृप्तात्मना भाव्यत इत्यर्थः ॥ ८॥

### ब्रह्मण एव मुख्यज्ञेयत्वम्

ऋचो अक्षरे परमे व्योमन् यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुः । यस्तन्न वेद किमृचा करिष्यति य इत्तद्विदुस्त इमे समासते ॥

इत्युपनिषत् ॥ ९ ॥

यत् ज्ञातव्यं तदेव ज्ञेयं केवलिंगः किं प्रयोजनं, तंचथावत् ये जानन्ति ते तन्मात्रमविशिष्यन्ते इत्याह—ऋच इति । अयं मन्तः श्वेताश्वतरोपनिषदि व्या-ख्यातः । इत्युपनिषच्छव्दः बह्वचोपनिषत्समास्यर्थः ॥ ९ ॥

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपशिषद्रह्मयोगिना । बह्वचोपनिषद्वयाख्या लिखिता ब्रह्मगोचरा । बह्वचोपनिषद्वयाख्याप्रन्थः सप्ततिरीरितः ॥

इति श्रीमदीशायष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्त्रविवरणे सप्तोत्तरशतसङ्खयापूरकं वह्नुचोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम्

# भावनोपनिषत्

भद्रं कर्णेभि:—इति शान्तिः

शिवस्य शक्तियोगात ईश्वरत्वम्

श्रीगुरुः <sup>1</sup>परमकारणभूता शक्तिः ॥ १ ॥

स्वाविद्यापदतत्कार्यश्रीचक्रोपरि भासुरम् । विन्दुरूपशिवाकारं रामचन्द्रपदं भजे ॥

इह खल्ल अथर्वणवेदप्रविभक्तयं भावनोपनिषत् खातिरिक्तप्रपञ्चश्रीचका-सनित्रपुरातत्त्वप्रकटनव्यप्रा तत्सर्वारोपापवादाधिकरणपरिशवतत्त्वपर्यवसन्ना विज-यते । अस्याः संक्षेपतो विवरणमारभ्यते । परमदयावती श्रुतिः देहादावात्मा-त्मीयाभिमानकबळितस्वाञ्चलोकमुपल्लभ्य देहादावात्मात्मीयाभिमतिवारणाय स्थू-लादिदेहत्रये श्रीचक्रभावनां प्रकटयति—श्रीगुरुरिति । पराग्भावाश्रीप्रासप्रय-ग्भावश्रीक्षपेण गुशब्दवाच्यस्वाञ्चानं रुशब्दवाच्यस्वज्ञानेन द्रावयतीति श्रीगुरुः परमिशवः, तस्य स्वातिरिक्तप्रपञ्चसर्गस्थितिभङ्गकरणपरमकारणभूता शक्तः, तया योगतः खल्ल शिव ईश्वरत्वं भजतीत्यत्र—" प्रकृति स्वामिधष्ठाय संभवा-म्यात्ममायया" इति स्मृतेः ॥ १ ॥

¹ सर्वका—मु.

## अध्यात्मदेहत्रयश्रीचक्रभावना

केन ? नवरन्ध्ररूपो देहो नवशक्तिमयं श्रीचक्रम् । वाराही पितृरूपा कुरुकुछा<sup>1</sup>वली देवता माता। पुरुषार्थाः सागराः। देहो नवरत्नद्वीपः । आधारनवकमुद्राः शक्तयः । त्वगादिसप्तधातुभिरनेकैः संयुक्ताः संकल्पाः कल्पतरवः । तेजःकल्पकोद्यानम् । रसनया भाव्यमाना मधुराम्लितिक्तकटुकषायलवणरसाः षडृतवः । क्रिया-<sup>2</sup>शक्तिः पीठम् । कुण्डलिनी ज्ञानशक्तिर्गृहम् । इच्छाशक्तिर्महात्रिपुर-सुन्दरी । ज्ञाता होता । ज्ञानमर्घ्यम् । ज्ञेयं हविः । ज्ञातृज्ञान-<sup>3</sup>ज्ञेयानामभेदभावनं श्रीचऋपूजनम् । नियतिसहितशृङ्गारादयो नव अणिमाद्यः । कामकोधलोभमोहमद्मात्सर्यपुण्यपापमया त्राह्मयाद्यष्ट राक्तयः। पृथिन्यापस्तेजोवाय्वाकाराश्रोत्रत्वक्चक्षुर्जिह्वा-घ्राणवाक्याणिपादपायृ⁴पस्थविकाराः षोडश शक्तयः। वचनादान-गमनविसर्गानन्दहानोपादानोपेक्षाबुद्धयोऽनङ्गकुसुमादिशक्तयोऽष्टौ । अलम्बुसा कुहूर्विश्रोदरी वरुणा हस्तिजिह्वा यशस्त्रत्यश्विनी गान्धारी पूषा राङ्किनी सरस्वतीडा पिङ्गला सुषुम्ना चेति चतुर्दश नाड्यः सर्वसंक्षोभिण्याद्चितुर्द्शारदेवताः । प्राणापानन्यानोदानसमाननाग-कूर्मकृकरदेवदत्तधनंजया दश वायवः सर्वसिद्धि<sup>5</sup>प्रदाऽऽदिबहिर्दशार-देवताः । एतद्वायुदशसंसर्गोपाधिभेदेन रेचकपूरकशोपकदाहकष्ठावका

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> सेर्ण्डादे —अ. <sup>2</sup> शक्ति पी— उ, क.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> होयमेया—अ १, अ २, क. <sup>4</sup> पस्थमनोवि—अ, मु. पस्यावि—अ १.

<sup>ूँ</sup> प्रदा देवी व-अ १, अ २, क.

अमृतमिति प्राणमुख्यत्वेन पञ्चविधोऽस्ति । मनुष्याणां मोहको वैह्को भक्ष्यभोज्यछेद्यचोष्यपेयात्मकं चतुर्विधमन्नं पाचयति । एता दश अमनकलाः सर्वज्ञत्वाद्यन्तर्दशारदेवताः । शीतोष्णमुखदुःखे-च्छासत्वरजस्तमोगुणा विशान्यादिशक्तयोऽष्टो । शब्दस्पर्शरूपरस-गन्धाः पञ्चतन्मात्राः पञ्च पुष्पबाणा मन इक्षुभनुः । वश्यो बाणो रागः पाशो द्वेषोऽङ्कुशः । अव्यक्तमहत्तत्त्वाहंकारकामेश्वरीवज्रेश्वरी-मगमालिन्योऽन्तिक्षकोणाय्रगा देवताः । पञ्चदशिविधरूपेण कालस्य परिणामावलोकनं पञ्चदश्नित्या श्रद्धाऽनुरूपा धिदेवता । तयोः कामेश्वरी सदानन्द्वना पूर्णी स्वात्मैक्यरूपा देवता ॥ २ ॥

केन हेतुना देहस्य श्रीचक्रत्वं इत्यत आह—केनेति । नवत्वसाम्यात् , नवरन्ध्ररूपो देहः, विमलादीशानान्तनवशक्तिमयं श्रीचक्रमिति । श्रीचक्रात्मक-देहस्य मातापितरौ कौ इत्यत आह—वाराहीति । वाराही पितृरूपा पुरुष-शक्तित्वात् कुरुकुल्लावलीति काचन देवता माता । देह्याश्रयधर्मादिपुरुषार्थाः सागराः तेषामपारागाधिवस्तारत्वात् । तत्र देहो नवरत्नद्वीपः द्वीपस्य सागर-मध्यपातित्वात् । तद्वीपाधारशक्तयः काः इत्यत आह—आधारेति । योनि-मुद्राऽऽदिसर्वसंक्षोभिण्यन्तमुद्राऽऽरूढा महात्रिपुरसुन्दर्यादित्रिपुराऽन्ता नव-शक्तयो भवन्ति । एतद्द्रीपसञ्चातकलपकतरवस्तु त्वगादिसप्रधातुभिरनेकैः अन्तर्वाद्यविकारैः संयुक्ताः नानाविधसङ्कलपा एव कल्पतरवः । तत्रोद्यानं किमित्यत्र स्वातिरिक्तनानाविधतेजःकलपको जीव एव उद्यानं उद्यानवज्जीवस्य

<sup>1 &</sup>quot; जाठरामिभेवति क्षारको (मारको) द्वारकः क्षोभको जुम्मक इति अपानमुख्य-त्वेन पश्चविधोऽस्ति " इत्यधिकः पाठो दृश्यते (अ १, अ २) कोशयोः

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> दाहको—मु.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> वहिकलाः—मु

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> निखा: । श्र—मु.

<sup>5</sup> धीर्देवता —अ १, अ २, क

रमणीयत्वात् । जीवरसनाभाव्यरसाः के इत्यत्र तद् रसनया भाव्यमाना इति । तित्त्रयाज्ञानेच्छाशक्तिः केत्यत्र—क्रियाशक्तिणीठिमिति । तद्-इच्छाशक्तिः ज्ञात्रादित्रिपुटी केत्यत्र—ज्ञानेति । ज्ञात्रादित्रिपुटीनिरसनमेव श्रीचक्रपूजन-मित्याह् —ज्ञातृज्ञानेति । अणिमादिशक्तयस्तु यस्य यस्य या नियतिस्तया नियतिसहितेति । अष्टशक्तयस्तु कामक्रोधेत्यादि । षोडशशक्तयस्तु पृथिवीन्त्यादिविकाराः कामाकर्षिण्यादि-शरीराकर्षिण्यन्ताः षोडश शक्तयः अनङ्ग-कुसुमशक्तयस्तु वचनादानेत्यादि । अनङ्गकुसुमादि-अनङ्गमाछिन्यन्तशक्तयः । चतुर्दशारदेवतास्तु अलम्बुसेत्यादि । सर्वसंक्षोभिण्यादि-सर्वद्वन्द्वक्षयंकर्यन्त-चतुर्दशारदेवताः । सर्वसिद्धिप्रदादि-सर्वसौभाग्यदायिन्यन्तवहिर्दशारदेवताः । सर्वक्षत्वादि-स्वेप्सितपल्यप्रदान्ता अन्तद्शारदेवताः । वशिन्यादि-कौळिन्यन्त-शक्त्योऽष्टौ । तयोः वञ्रेथरीभगमाळिन्योः आद्या कामेश्वरी ॥ २ ॥

#### देवताया आवाहनायुपचारभावना

ासिल्लं सौहित्यकारणं सत्त्वं कर्तव्यमकर्तव्यमिति मावनायुक्त उपचारः । अस्ति नास्तीति कर्तव्यता उपचारः । बाह्याभ्यन्तः-करणानां रूपप्रहण्योग्यताऽस्त्वित्यावाहनम् । तस्य बाह्याभ्यन्तः-करणानामेकरूपविषयप्रहणमासनम् । रक्तशुक्रपदैकीकरणं पाद्यम् । उज्ज्वलदामोदानन्दासनं दानमर्घ्यम् । श्लच्छं खतःसिद्धमित्या-चमनीयम् । चिच्चन्द्र³मयीसर्वाङ्गस्त्रवणं स्नानम् । चिद्गिस्वरूपपर-मानन्दशक्तिस्फुरणं वस्त्रम् । प्रत्येकं सप्तविंशतिषा मिन्नत्वेनेच्छा-ज्ञानिकयाऽऽत्मकब्रह्मप्रन्थिमद्रसतन्तुब्रह्मनाडी ब्रह्मसूत्रम् । ख्व्य-तिरिक्तवस्तुसङ्गरहितस्मरणं विभूषणम् । ख्वच्छस्वपरिपूरणानुस्मरणं

<sup>1</sup> सलिलमिति--अ १, स २, क, मु.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> स्वच्छस्य—अ १, अ २, क.

<sup>ै</sup> मयमितिसर्वाङ्गस्मरणं—उ, उ १.

गन्धः । समस्तिविषयाणां मनसः स्थैयेंणानुसंधानं कुसुमम् ।
तेषामेव सर्वदा स्वीकरणं धूपः । पवनाविष्ठिक्रोध्वेन्वलनसिच्चि¹दुल्काऽऽकाशदेहो दीपः । समस्तयातायातवर्न्यं नैवेद्यम् ।
अवस्थात्रयैकीकरणं ताम्बूलम् । मूलाधारादाब्रह्मरन्ध्रपर्यन्तं ब्रह्मरन्ध्रादामूलाधारपर्यन्तं गतागतरूपेण प्रादक्षिण्यम् । तुर्यावस्था
नमस्कारः । देहसून्यप्रमातृतानिमज्जनं विलहरणम् । सत्वमस्ति
कर्तव्यमकर्तव्यमौदासीन्यनित्यात्मविलापनं होमः । स्वयं तत्पादुकानिमज्जनं परिपूर्णघ्यानम् ॥ ३ ॥

कोऽयमुपचारः इत्यत्र सिळळं सळीळं गुरुमन्त्रात्मदेवतानां सौहित्यकरणं एकीकरणं इति यत् तदेव सतः तत्त्वं सत्त्वं कर्तव्यं कदाऽपि गुरुमन्त्रात्म-देवतानामसौहित्यकरणं अकर्तत्र्यमिति भावनायुक्तः भावनायोग एव । ब्रह्मेवास्ति ब्रह्मातिरिक्तं नास्तीति सदाऽनुसन्धानकर्तव्यता उपचार: द्वैतप्रासाद्वैतात्मज्ञानमेवावाहनादिपरिपूर्णध्यानान्तमुपचारो भवतीत्याह —बाह्यति । बाह्याभ्यन्तःकरणानां स्वस्वविषयरूपम्रहणयोग्यताऽस्त्विया-वाहनम् । आसनं तु तस्य बाह्याभ्यन्तः करणानां एकरूपविषयप्रहणं यदेकं ब्रह्म तदेवास्मीति ज्ञानं आसनम् । केवलकुंभकतः सुषुम्नाप्रवेशानन्तरं मूलाधार-भूमध्योपरिस्थप्रसक्पराभिधानरक्त गुरुपदैकी करणं पाद्यम्। अर्घ्यं तु उज्ज्वल-दामोदानन्दासनं दानमर्घ्यम् । प्रस्रगभिन्नब्रह्मरूपेण सदोज्ज्वलदामोदानन्द-रूपेणासनमवस्थानं सदा कर्तत्र्यमिति स्वयं निश्चिय खिशाष्येभ्यः स्वसिद्धान्त-प्रदानमर्घ्यं भवतीत्यर्थः । स्वस्य स्वच्छं स्वच्छत्वम् । ब्रह्मसूत्रं तु प्रत्येकं सप्तर्विशतिधेत्यादि । इच्छाऽऽदिशक्तित्रयस्य त्रिगुणात्मकतया प्रत्येकं सप्त-विंशतिधा भेदः उपपद्यते । नाडीनामपि गुणविकारत्वात् तथात्वम् । तत्प्रवेश निमित्तात् तद्भेदप्रविलापनपूर्वकं ब्रह्मविष्णुरुद्रप्रन्थिमदसनाडी सुषुद्भैव ब्रह्म-सूत्रं तस्यापरब्रह्मधामसूचकत्वात् । ब्रह्मातिरिक्तं न किंचिदस्तीति स्वच्छम् ।

¹ दुल्कादाका—अ २, क.

समस्तिविषयाणां मनसः स्थैयेंण तिष्ठिलापनािष्ठानानुसंधानं कुसुमम् । योगकाले प्राणापानाग्न्यैक्यतः सुषुम्नायां सिच्दानन्दोलकारूप आकाशदेहः परमो व दीपः । स्वातिरिक्तिविषयात् विषयान्तरेषु समस्तेषु समस्तयातायातवज्यै नैवेद्यम् । तुर्यावस्थायां अवस्थात्रयैकीकरणं ताम्बूलम् । तुर्यावस्था नमस्कारः तुरीयोऽस्मीति ज्ञानस्य नमस्कारार्थत्वात् "नमस्त्वेक्यं" इति श्रुतेः । स्वात्मनः सत्त्वमस्तीति निश्चित्य तदितरेकेण कर्तव्यमकर्तव्यं वा विद्यत इति सत्त्वप्रसक्तौ तत्र औदासीन्यमात्मविलापनं होमः ॥ ३ ॥

#### भावनाफलम्

एवं मुहूर्तत्रयं भावनापरो जीवन्मुक्तो भवति । तस्य देवताऽऽत्मैक्यसिद्धिः । चिन्तितकार्याण्ययक्षेन सिध्यन्ति । स एव दिावयोगीति कथ्यते ॥ ४ ॥

एवं भावनाफलमाह—एविमिति । न हि तादृशस्य ब्रह्मास्मीति सदा चिन्तनं विना काचन चिन्ता विद्यते । यदि प्राण्यदृष्टानुरोधेन स्यात् तदा स्त्रपरविषयक-चिन्तितकार्याण्ययदनेन सिध्यन्ति ।

शिवो गुरु: शिवो वेद: शिवो देव: शिव: प्रसुं: । शिवोऽस्म्यहं शिव: सर्वे शिवादन्यन्न किंचन ॥

इति श्रुतिसिद्धिश्चितत्त्वज्ञानी शिवयोगी शिव एवायमित्यर्थः । इत्युपनिषच्छन्दः भावनोपनिषत्समास्यर्थः ॥ ४ ॥

श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्गसयोगिना । भावनोपनिषद्भाख्या छिखता शिवगोचरा । भावनोपनिषद्भाख्याप्रन्थः पञ्चाशदीरितः ॥

इति श्रीमदीशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्रविवरणे चतुरशीतिसङ्ख्यापूरकं भावनोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम् ॥

# सरस्वतीरहस्योपनिषत्

वाङ्मे मनिस-इति शान्तिः

सरस्वतीदशश्लोक्याः तत्त्वज्ञानसाधनत्वम् अवयो ह व भगवन्तमाश्वलायनं संपूज्यः पप्रच्छुः — केनोपायेन तज्ज्ञानं तत्पदार्थावभासकम् ।

यदुपासनया तत्त्वं जानासि भगवन् वद् ॥ १ ॥ सरस्वतीदराश्होक्या सऋचा बीजमिश्रया । स्तुत्वा जस्वा परां सिद्धिमल्थं मुनिपुङ्गवाः ॥ २ ॥

> प्रतियोगिविनिर्मुक्तब्रह्मविद्येकगोचरम् । अखण्डनिर्विकल्पात्तरामचन्द्रपदं भजे ॥

इह खल्लु कृष्णयजुर्वेदप्रविभक्तयं सरस्वतीरहस्योपनिषत् महासरस्वती-विद्याप्रकटनपूर्वकं षट्समाधिप्रपञ्चनव्यप्रा ब्रह्ममात्रपर्यवसन्ना विजृम्भते । अस्याः स्वल्पप्रन्थतो विवरणमारभ्यते । ऋषिगणाश्वलायनप्रश्नप्रतिवचनरूपेयं आख्या-यिका विद्यास्तुत्थर्था । आख्यायिकामवतारयति—ऋषय इति । किमिति शकेनोपायेनेति ॥ १ ॥ प्रश्नोत्तरं मुनिराह्—सरस्वतीति । वक्ष्यमाणया सरस्वतीदशरुलोक्या ॥ २ ॥

### दशश्लोक्या ऋष्यादि

ऋषय ऊचुः—

कथं सारस्वतप्राप्तिः केन घ्यानेन सुव्रत । महासरस्वती येन तुष्टा भगवती वद ॥ ३ ॥ स होवाचाश्वलायन:—

अस्य श्रीसरस्वतीदशः श्लोकमहामन्त्रस्य — अहमाश्चलायन ऋषिः । अनुष्टुप् छन्दः । श्लीवागीश्वरी देवता । यद्वागिति बीजम् । देवीं वाचिमिति शक्तिः । प्रणो देवीति कीलकम् । विनियोगस्त-त्प्रीत्यर्थे । श्रद्धा मेघा प्रज्ञा घारणा वाग्देवता महासरस्वतीत्ये-तैरङ्गन्यासः ॥ ४ ॥

नीहारहारघनसारसुधाकराभां
कल्याणदां कनकचम्पकदामभूषाम् ।
उत्तुङ्गपीनकुचकुम्भमनोहराङ्गीं
वाणीं नमामि मनसा वचसां विभूत्ये ॥ ५ ॥

ऋषयस्तं पुनः पप्रच्छुरित्याह—ऋषय ऊचुरिति ॥ ३ ॥ तैरेवं पृष्टः स होवाचाश्वलायनः । वक्ष्यमाणविद्याया ऋषिच्छन्दोदेवताबीजशक्तिकीलक-कराङ्गन्यासादिकमुच्यते—अस्येत्यादिना ॥ ४ ॥ ध्यानं तु—नीहारेति ॥५–३५॥

#### प्रणोदेवीतिमन्त्रस्य ऋष्यादि

प्रणोदेवीत्यस्य मन्त्रस्य—भरद्वान् ऋषिः । गायत्री छन्दः । श्रीसरस्वती देवता । प्रणवेन बीन<sup>1</sup>शक्तिकीलकम् । इष्टार्थे विनियोगः । मन्त्रेण न्यासः ॥ ६ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> शक्तिः की-मु, उ. (एवमुत्तरपर्यायेष्वपि).

या वेदान्तार्थतत्त्वैकस्वरूपा <sup>1</sup>परमेश्वरी । नामरूपात्मना व्यक्ता सा मां पातु सरस्वती ॥ ७ ॥ ॐ प्रणो देवी सरस्वती वाजेभिर्वाजिनीवती । धीनामवित्र्यवतु ॥ ८ ॥

आ नो दिव इति मन्त्रस्य ऋष्यादि

आ नो दिव इति मन्त्रस्य—अत्रिर्ऋषिः । त्रिष्टुप् छन्दः । सरस्वती देवता । हीमिति वीजशक्तिकीलकम् । इष्टार्थे विनियोगः । मन्त्रेण न्यासः ॥ ९ ॥

या साङ्गोपाङ्गवेदेषु चतुर्घ्वेकैव गीयते ।

2 अद्वेता ब्रह्मणः शक्तिः सा मां पातु सरस्वती ॥ १० ॥

हीं आ नो दिवो बृहतः पर्वतादा

सरस्वती यजता गन्तु यज्ञम् ।

हवं देवी जुजुषाणा घृताची

शग्मां नो वाचमुशती शृणोतु ॥ ११ ॥

पावका न इति मन्त्रस्य ऋष्यादि

पावका न इति मन्त्रस्य—8मधुच्छन्दा ऋषिः। गायत्री छन्दः। सरस्वती देवता। श्रीमिति बीजशक्तिकीलकम्। इष्टार्थे विनियोगः। मन्त्रेण न्यासः॥ १२॥

<sup>1</sup> परमार्थतः —अ १, अ २, क, मु.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> अद्वैत —अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> मधुच्छन्दऋ—उ, मु.

या वर्णपद्वाक्यार्थस्वरूपेणैव वर्तते । अनादिनिधनाऽनन्ता सा मां पातु सरस्वती ॥ १३ ॥ श्रीं पावका नः सरस्वती वाजेभिर्वाजिनीवती । यज्ञं वष्टु धिया वसुः ॥ १४ ॥

## चोदयित्री इति मन्तस्य ऋष्यादि

चोदयित्रीति मन्त्रस्य—मधुच्छन्दा ऋषिः । गायत्री छन्दः । सरस्वती देवता । ब्लूमिति बीजशक्तिकीलकम् । मन्त्रेण न्यासः ॥ १९ ॥

> अध्यात्ममिषिदैवं च देवानां सम्यगिश्वरी । प्रत्यगास्ते वदन्ती या सा मां पातु सरस्वती ॥ १६ ॥ ब्लूं चोदियत्री सूनृतानां चेतन्ती सुमतीनाम् । यज्ञं दधे सरस्वती ॥ १७ ॥

## महो अर्ण इति मन्त्रस्य ऋज्यादि

महो अर्णेति मन्त्रस्य—मधुच्छन्दा ऋषिः । गायत्री छन्दः । सरस्वती देवता । सौरिति बीजशक्तिकीलकम् । मन्त्रेण न्यासः ॥ १८ ॥

अन्तर्याम्यात्मना विश्वं त्रैछोक्यं या नियच्छति । रुद्रादित्यादिरूपस्था सा मां पातु सरस्वती ॥ १९ ॥ सौः महो अर्णः सरस्वती प्रचेतयति केतुना । घियो विश्वा विराजति ॥ २० ॥

#### चत्वारि वागिति मन्त्रस्य ऋष्यादि

चत्वारि वागिति मन्त्रस्य—उचथ्यपुत्र ऋषिः । त्रिष्टुप् छन्दः । सरस्वती देवता । ऐमिति बीजशक्तिकीलकम् । मन्त्रेण न्यासः ॥ २१ ॥

या प्रत्यग्दृष्टिभिजींनैर्व्यज्यमानाऽनुभूयते ।

व्यापिनी ज्ञापिरूपैका सा मां पातु सरस्वती ॥ २२ ॥

ऐ चत्वारि वाक् परिमिता पदानि

तानि विदुर्वाह्मणा ये मनीषिणः ।

गुहा त्रीणि निहिता नेङ्मयन्ति

तुरीयं वाचो मनुष्या वदन्ति ॥ २३ ॥

#### यद्वागिति मन्त्रस्य ऋष्यादि

यद्वाग्वदन्तीति मन्त्रस्य—भार्गव ऋषिः । त्रिष्टुप् छन्दः ।
सरस्वती देवता । क्षीमिति बीजशक्तिकीछकम् । मन्त्रेण न्यासः ॥२४॥
नामजात्यादिभिभेदैरष्टथा या विकल्पिता ।
निर्विकल्पात्मना व्यक्ता सा मां पातु सरस्वती ॥ २५ ॥
क्षीं यद्वाग्वदन्त्यविचेतनानि राष्ट्री देवानां निषसाद मन्द्रा ।
चतस्र ऊर्ज दुदुहे पयांसि क स्विदस्याः परमं जगाम ॥ २६॥

#### देवीं वाचमिति मन्त्रस्य ऋष्यादि

देवीं वाचिमिति मन्त्रस्य—मार्गव ऋषिः । त्रिष्टुप् छन्दः । सरस्वती देवता । सौरिति वीजशक्तिकीलकम् । मन्त्रेण न्यासः ॥२०॥ व्यक्ताव्यक्तगिरः सर्वे वेदाद्या व्याहरन्ति याम् । सर्वकामदुघा धेतुः सा मां पातु सरस्वती ॥ २८॥ सौः देवीं वाचमजनयन्त देवास्तां विश्वरूपाः परावो वदन्ति । सा नो मन्द्रेषमूर्जं दुहाना धेतुर्वागसातुपसुष्टुतैतु ॥ २९॥

#### उत त्व इति मन्त्रस्य ऋष्यादि

उत त्व इति मन्त्रस्य—बृहस्पतिर्ऋषिः । त्रिष्टुप् छन्दः ।
सरस्वती देवता । समिति बीजशिक्तक्रीलक्षम् । मन्त्रेण न्यासः ॥३०॥
यां विदित्वाऽसिलं बन्धं निर्मथ्या सिल्यत्मेना ।
योगी याति परं स्थानं सा मां पातु सरस्वती ॥ ३१ ॥
सं उत त्वः पश्यन्न ददर्श वाचमुत त्वः शृण्वन्न शृणोत्येनाम् ।
उतो त्वस्मै तन्वां विसस्ने जायेव पत्य उशती सुवासाः ॥३२॥

#### अम्बितम इति मन्त्रस्य ऋष्यादि

अम्बितम इति मन्त्रस्य—गृत्समद् ऋषिः। अनुष्टुप् छन्दः।
सरस्वती देवता। ऐमिति बीजशिक्तकम्। मन्त्रेण न्यासः ॥३३॥
नामरूपात्मकं सर्वे यस्यामावेश्यतां प्रनः।
ध्यायन्ति ब्रह्मरूपैका सा मां पातु सरस्वती॥ ३४॥
ऐं अभ्वितमे नदीतमे देवितमे सरस्वति।
अप्रशस्ता इव सासि प्रशस्तिमम्ब नस्कृषि॥ ३५॥

<sup>1</sup> मलवर्त्मनाम्—अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> देवीत—उ १.

#### देवताप्रार्थना

चतुर्मुखमुखाम्भोजवनहंसवधूर्मम । मानसे रमतां नित्यं सर्वशुक्ता सरस्वती ॥ ३६ ॥ नमस्ते शारदे देवि काश्मीरपुरवासिनि । त्वामहं प्रार्थये नित्यं विद्यादानं च देहि मे ॥ ३७ ॥ अक्षसूत्राङ्कुराधरा पारा<sup>1</sup>पुस्तकधारिणी । मुक्ताहारसमायुक्ता वाचि तिष्ठतु मे सदा ॥ ३८ ॥ कम्बुकण्ठी सुताम्रोष्ठी सर्वाभर्णभूषिता । महासरस्वती देवी जिह्वाग्रे संनिवेश्यताम् ॥ ३९ ॥ या श्रद्धा धारणा मेघा वाग्देवी विधिवछभा । भक्त जिह्वा प्रसद्ना शमादिगुणदायिनी ॥ ४० ॥ नमामि यामिनीनाथलेखाऽलंकृतकुन्तलाम् । मवानीं भवसंतापनिर्वापणसुधानदीम् ॥ ४१ ॥ यः कवित्वं निरातङ्कं भुक्तिमुक्ती च वाञ्छिति । सोऽभ्यच्येंनां दशश्लोक्या नित्यं स्तौति सरस्वतीम् ॥ ४२ ॥ तस्यैवं स्तुवतो नित्यं समभ्यच्यं सरस्वतीम् । भक्तिश्रद्धाऽभियुक्तस्य षाण्मासात् प्रत्ययो भवेत् ॥ ४३ ॥ ततः प्रवर्तते वाणी स्वेच्छया लिलताक्षरा । गद्यपद्यात्मकैः राब्दैरप्रमेयैर्विवक्षितैः ॥ ४४ ॥ अश्रुतो बुध्यते प्रन्थः प्रायः सारस्वतः कविः ॥ ४५ ॥

देवतां प्रार्थयति - चतुर्मुखेति ॥ ३६ - ४९ ॥

¹ मस्तक—उ.

भगवत्याः ब्रह्मत्वं प्रकृतित्वं पुरुषत्वं च

¹सा होवाच सरस्वती-

आत्मविद्या मया लब्धा ब्रह्मणैव <sup>2</sup>सनातनी । ब्रह्मत्वं मे सदा नित्यं सिच्चदानन्द्रूपतः ॥ ४६ ॥ प्रकृतित्वं ततः स्पृष्टं सत्त्वादिगुणसाम्यतः । सत्यामाभाति चिच्छाया द्र्पणे प्रतिबिम्बवत् ॥ ४७ ॥ तेन चित्प्रतिबिम्बेन त्रिविधा भाति सा पुनः । प्रकृत्यवच्छिन्नतया पुरुषत्वं पुनश्च <sup>3</sup>मे ॥ ४८ ॥

मयैवं स्तुता भगवती दृष्टिविषये प्रसन्ना भूत्वा स्वानुभूतिप्रकटनेन स्वात्मतत्त्वमुपिददेशेत्याह —सा होवाच सरस्वतीति । िकमुवाचेत्यन्न-आत्मिविद्येति ।
स्वातिरिक्तमनात्मा तदसंभवप्रबोधिसद्ध —स्वयमेवात्मा स्वात्मितिरिक्तं न िकंचिदिस्त स्वात्मैव निष्प्रतियोगिकाद्वितीय इति —वेदनमेव स्वात्मिविद्या सनातनी
पुरा विश्वसृजा ब्रह्मणा प्रसन्नेन मया छब्धा विदित्तेत्यर्थः । स्वात्मवेदनमात्रतः
ब्रह्मत्वं ते कृत इत्यत आह — ब्रह्मत्विमिति । ममानृतजडदुःखात्मकनामरूपप्रपञ्चप्राससिचदानन्दरूपत्वात् सदा मे ब्रह्मत्वं सिद्धमेवेत्यर्थः ॥४६॥ प्रकृतिस्त्वद्भिनेत्यत आह —प्रकृतित्वमिति । स्वाज्ञदृष्ट्या स्वातिरेकेण या प्रकृता
सेयं प्रकृतिः तद्भावः प्रकृतित्वमिति । स्वाज्ञदृष्ट्या स्वातिरेकेण या प्रकृता
सेयं प्रकृतिः तद्भावः प्रकृतित्वमिप मया स्पृष्टं कृत इत्यत्र ततो गुणसाम्यतः,
सत्त्वादिगुणत्रयं यत्र साम्यं मजित तद्गुणसाम्यं, तद्योगतः प्रकृतित्वमिप स्यादित्यर्थः । िकं प्रकृतिर्ब्रह्मवद्वास्तवी इत्याशङ्कय स्वाज्ञदृष्ट्या मिय विकल्पितेत्याह—
सत्त्यामिति । मिय सत्यां दर्पणे प्रतिविम्बवत् भाविसर्वानर्थगर्भणी चिच्छाया

<sup>1 &</sup>quot;इत्येवं निश्चयं विप्राः" इत्यधिकः (मु) कोशे.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सनातना—अ १, क, उ १.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ते—अ २, क, सु 0 11

चित्सामान्यरूपिणी गुणसाम्यात्मिका मिय विकल्पिता आभातीत्यर्थः ॥ ४७॥ एवं त्विय प्रकृतिकल्पनातः कि स्यादित्यत आह—तेनेति । येयं चितिमीय प्रतिबिम्बिता तेन चित्प्रतिविम्बेन वपुषा सा पुनः प्रकृत्यावरणविक्षेपमेदतो निर्विभागव्यष्टिसमष्टिभेदतो वा त्रेधा विभातीत्यर्थः । तत्र निर्विभागसमष्टिव्यष्टिप्रकृतियोगतः अविकल्पेश्वरजीवत्वमपि भवेदित्याह—प्रकृतीति । या त्रेधा प्रविभक्ता तत्कल्लनाविरळं निर्मायं ब्रह्म निष्प्रतियोगिकमेव । निर्विभागगुणसाम्य-साक्षितया पूरणात् पुरुषत्वं, समष्टिप्रकृतिप्राकृताविन्छन्नान्तर्यामितया पूरणात् पुरुषत्वमीश्वरत्वं, व्यष्टिप्रकृतिप्राकृताविन्छन्नतया पुरुषत्वं जीवत्वं च पुनश्च मे न स्वतः इत्यर्थः ॥ ४८ ॥

## मायावशात् भगवत्या ईश्वरत्वम्

शुद्धसत्त्वप्रधानायां मायायां विम्वितो ह्यनः ।
सत्त्वप्रधाना प्रकृतिर्मायेति प्रतिपाद्यते ॥ ४९ ॥
सा माया स्ववशोपाधिः सर्वज्ञस्येश्वरस्य हि ।
वश्यमायत्वमेकत्वं सर्वज्ञत्वं च तस्य तु ॥ ५० ॥
सात्त्विकत्वात् समष्टित्वात् साक्षित्वाज्जगतामपि ।
जगत् कर्तुमकर्तुं वा चान्यथा कर्तुमीशते ।
यः स ईश्वर इत्युक्तः सर्वज्ञत्वादिभिर्गुणैः ॥ ५१ ॥

ईश्वरत्वं कथिमत्यत्र — गुद्धसत्त्वेति । गुद्धसत्त्वप्रधानमायाप्रतिफलनचैतन्य-मीश्वर इत्यर्थः । माया कीदृशी इत्यत्र — सत्त्वप्रधानेति ॥ ४९ ॥ ईश्वरत्य मायोपाधि-कत्वेन तद्दशवर्तित्वं स्यात् इत्यत आह — सेति । येयं ईश्वरत्वहेतुः सा माया सर्वेक्षेश्वरस्य स्ववशोपाधिः । तस्य मायातत्कार्यासङ्गत्वेन वशीकृतमायत्वात् वश्यमायत्वं स्वातिरिक्तद्वयाभावात् एकत्वं स्वाज्ञविकल्पितं सर्वं स्वदृष्ट्या नेतीति ज्ञातृत्वात् सर्वज्ञत्वं च तस्यैव ॥ ५०॥ किंच—स्वदृष्ट्या निर्गुणत्वेऽिप स्वाज्ञदृष्टिसमिपतसत्त्वगुणोपाधित्वात् समध्यारोपाधारत्वात् स्वारोपितजगतामिप तद्भावाभावप्रकाशकतया साक्षित्वात् किं बहुना यो जगत् कर्तुं अकर्तुं अन्यथा वा कर्तुं ईष्टे सर्वज्ञत्वादिगुणैः सोऽयं ईश्वरः इत्युक्तो भवतीत्यर्थः ॥ ५१॥

मायाया विक्षेपावरणशक्तिद्वयम्

शक्तिद्वयं हि मायाया विक्षेपा<sup>1</sup>वृतिरूपकम् । विक्षेप<sup>2</sup>शक्तिरिङ्कादि ब्रह्माण्डान्तं जगत् स्रजेत् ॥ ५२ ॥ अन्तर्द्वग्दश्ययोभेंदं विहश्च ब्रह्मसर्गयोः । आवृणोत्यपरा शक्तिः सा संसारस्य कारणम् ॥ ५३ ॥

ईश्वरोपाधिमायाखरूपमुक्तवा मायाकार्यशक्तिद्वयं तत्कार्यं चाह — शक्तिद्वयमिति । यत् मायायाः कार्यं विक्षेपावृतिरूपकं तत् शक्तिद्वयम् ।
हिशब्दोऽवधारणे । तत्र विक्षेपकार्यं तु स्थावरजङ्गमतत्प्रविभक्तविविधाकारेण
क्षिपित परिणमत इति विक्षेपशक्तिः लिङ्गादि ब्रह्माण्डान्तं जगत्
सृजेत् ॥ ५२ ॥ विक्षेपकार्यमुक्तवा आवरणकार्यमाह — अन्तरिति । स्वान्तद्विदि
दक् प्रत्यक् दृश्यं अन्तःकरणं तयोः मेदं बहिः सचिदानन्दं ब्रह्म नामरूपात्मकः
सर्गः तयोः मेदं च या आवरणशक्तिः आवृणोति सेयं अपरा शक्तिः संसारस्य
कारणं भवतीत्पर्थः ॥ ५३ ॥

#### जीवस्वरूपम्

साक्षिणः पुरतो मातं लिङ्गदेहेन संयुतम् । चितिच्छायासमावेशाज्जीवः स्याद्यावहारिकः ॥ ५४ ॥

<sup>1</sup> वरणात्मकम्—अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> शक्ति लिझा—अ १, क, उ.

तदावृतजीवस्वरूपमाह—साक्षिण इति । साक्षादीक्षत इति साक्षी तस्य पुरतो भातं स्वाज्ञानं स्वकार्यस्त्रिङ्गदेहेन संयुतं चितिः चैतन्यं छाया बुद्धिः स्वाज्ञानं पुरस्कृत्य तयोः समावेशात् ऐक्याध्यासात् व्यावहारिकजीवः स्यात् विश्वो भवतीसर्थः ॥ ५४ ॥

## आवृतिनाशे भेदनाशः

अस्य जीवत्वमारोपात् साक्षिण्यप्यवभासते । आवृतौ तु विनष्टायां भेदे भातेऽपयाति तत् ॥ ५५ ॥ तथा सर्गब्रह्मणोश्च भेदमावृत्य तिष्ठति । या शक्तिस्तद्वशाद्वह्म विकृतत्वेन भासते ॥ ५६ ॥ अत्राप्यावृतिनाशे न विभाति ब्रह्मसर्गयोः । भेदस्तयोर्विकारः स्यात् सर्गे न ब्रह्मणि कचित् ॥ ५७ ॥

जीवस्य जीवत्वं सत्यं इत्याशङ्क्षय स्वावृत्यपाये जीवो ब्रह्मेत्याह—अस्येति । अस्य प्रतीचः स्वाज्ञारोपात् जीवत्वं सर्वसाक्षण्यपि स्वस्मिन् अवभासते । स्वज्ञानसिवत्रा ध्वान्तावृतौ विनष्टायां स्वान्तिविल्लसितदृग्दृश्ययोः भेदे भाते तत् दृग्दृश्यभेदावरणं अपयाति ॥ ५५ ॥ यथा स्वान्तः या शक्तिः तथा ब्रह्मसर्गयोश्च भेदमावृत्य तिष्टति तदावरणशक्तिवशात् अविकृतमिप ब्रह्म विकृतत्वेन अवभासते ॥ ५६ ॥ ब्रह्मसर्गमेददर्शनज्ञानतो भेदावृतिर्नश्यतीत्याह—अत्रेति । अत्र बाह्येऽपि ब्रह्मसर्गयोः भेदावृतिनाशे न तयोः भेदो विभाति । तद्वेदविकारः सर्ग एव न कचिद्वह्मणि भवेदित्यर्थः ॥ ५७ ॥

दश्यप्रपश्चे ब्रह्मप्रकृत्यंशयोः विवेकः

अस्ति माति प्रियं रूपं नाम चेत्यंशपञ्चकम् । आद्यं त्रयं ब्रह्मरूपं जगद्रूपं ततो द्वयम् ॥ ५८॥ दृश्यमानप्रपञ्चे कोऽयं ब्रह्मांशः कोऽयं प्रकृत्यंशः इत्यत आह—अस्तीति । इदिमदं वस्त्वस्ति इत्यत्र घटपटादिमेदेन इदमंशे मिन्नेऽपि तद्गतास्तित्वस्यैक-रूपत्वात् तत्सत् सन्मात्रमुच्यते, "सन्मात्रमसदन्यत् " इति श्रुतेः । इदं भाति इत्यत्र इदमंशे मिन्नेऽपि तदनुस्यूतमानं चित्, "चिन्मात्रमेव चिन्मात्रं" इति श्रुतेः । इदं प्रियं इदं प्रियं इत्यत्र नामरूपविकृतितः इदमंशे मिन्नेऽपि तदनुस्यूतप्रियस्य निरितशयानन्दरूपत्वात् प्रियमानन्दघनमित्यर्थः । यदस्तित्वभावमापनं तदेव भातीति प्रतीत्यर्हं, यत् भातं तदेव प्रियं भवति "सद्धनोऽयं चिद्धन आनन्दघनः" इति श्रुतेः । इदमस्य रूपं इदमस्य नाम इति नामरूपे मिथो मिद्यते । अस्तिभातिप्रियाणां सचिदानन्दानां सर्वानुस्यूतत्वेनैक-रूपत्वात् आद्यं त्रद्धारूपं, यदपरं नामरूपात्मकं द्वयं तन्मायाजगद्वपं भवतीत्यर्थः ॥ ९८ ॥

ब्रह्मांशे समाधिविधानम्

उपेक्ष्य नामरूपे द्वे सिचदानन्दतत्परः । समाधिं सर्वदा कुर्याद्भृदये वाऽथ वा बहिः ॥ ५९ ॥

स्वान्तर्बोद्यविलसितमायांऽशत्यागपूर्वकं ब्रह्मांशे मनस्समाधानं कुर्यादित्याह — उपेक्ष्येति ॥ ९९ ॥

## षड्विधसमाधयः

सिवकल्पो निर्विकल्पः समाधिद्विविघो हृदि । दृश्यशब्दा नुभेदेन सिवकल्पः पुनर्द्विघा ॥ ६० ॥ कामाद्याश्चित्तगा दृश्यास्तत्साक्षित्वेन चेतनम् । ध्यायेदृश्यानुविद्धोऽयं समाधिः सिवकल्पकः ॥ ६१ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> दिमे—क.

असङ्गः सिच्चदानन्दः स्वप्रमो द्वैतवर्जितः । अस्मीतिशब्दविद्धोऽयं समाधिः सिवकल्पकः ॥ ६२ ॥ स्वानुभूतिरसावेशाहृश्यशब्दावुपेक्षितुः । निर्विकल्पसमाधिः स्यानिवातस्थितदीपवत् ॥ ६२ ॥ ¹हृदि वा बाह्यदेशेऽपि यस्मिन् कस्मिश्च वस्तुनि । समाधिराद्यः सन्मात्रान्नामरूपपृथकृतिः ॥ ६४ ॥ स्तब्धीभावो रसास्वादात् तृतीयः पूर्ववन्मतः । एतैः समाधिभिः षड्भिनयेत् कालं निरन्तरम् ॥ ६९ ॥

हृद्ये वाह्ये वा सविकल्पनिर्विकल्पमेदेन समिधिर्मियत इत्याह—सिवकल्प इति । दृश्यशब्दमेदेन सविकल्पोऽपि द्विधा मियत इत्याह—हश्येति ॥ ६० ॥ ततान्तर्दश्यानुविद्धसविकल्पकसमाधिमाह—कामाद्या इति । अस्याः कामवृत्तेः संकल्पवृत्तेः संशयादिवृत्तेर्वा भावाभावसाक्षित्वेन यचैतन्यं वर्तते तदेवाहमस्मीति ध्यानमनुसन्धानं दृश्यानुविद्धसमाधिः ॥ ६१ ॥ शब्दानुविद्धसमाधिमाह—असङ्ग इति । असङ्ग इत्यादिविशेषणविशिष्टं ब्रह्मास्मीति कामादिदृश्योपेक्षापूर्वकं केवलशब्दावलम्बनतया स्थितिः शब्दानुविद्धसविकल्पकसमाधिः ॥ ६२ ॥ स्वान्तर्निर्विकलपकसमाधिमाह—स्वानुभूतीति । ब्रह्मानुभूत्यनुभवबलात् पूर्वानुष्ठितदृश्यशब्दोपेक्षा जायते । तादृशाधिकारिणो निवातस्थितदृषयत् निर्विकलपकसमाधिर्भवतीत्यर्थः ॥ ६३ ॥ स्वान्तस्समाधिन्त्रयमुक्त्वा बाह्यसमाधित्रयमाह—हृद्गिति । स्वहृदि विभातकामादिदृश्यवत् स्वबाह्यविलसित्वटपटादिनामरूपे मिथ्यातदारोपापवादाधारतया यचैतन्यं वर्तते तन्नामरूपपृथकृतिसिद्धं ब्रह्मास्मीति बाह्यदृश्यानुविद्धसमाधिः । तथा सर्वाधिकरणं ब्रह्मास्मीति नामरूपोपेक्षापूर्वकं शब्दमात्रवृत्तिः बाह्यशब्दानुविद्धसमाधिर्भवती-

<sup>1</sup> ह्दीव—उ, मु.

त्यर्थः ॥ ६४ ॥ बाह्यनिर्विकल्पकसमाधिमाह—स्तब्धीभाव इति । बाह्यदृश्यश्च-ब्दानुविद्धसमाध्युपेक्षापूर्वकं निवातस्थितदीपवत् स्तब्धीभावोऽयं तृतीयो निर्विकल्पकसमाधिरित्पर्थः । विद्वानेतैरेव कालं नयेदित्याह—एतैरिति ॥ ६९ ॥

## निर्विकल्पसाक्षात्कारः

देहाभिमाने गिरुते विज्ञाते परमात्मिन ।
यत्र यत्र मनो याति तत्र तत्र परामृतम् ॥ ६६ ॥
भिद्यते हृद्यग्रन्थिरिछद्यन्ते सर्वसंशयाः ।
क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे ॥ ६७ ॥
मिय जीवत्वमीशत्वं किल्पतं वस्तुतो न हि ।
इति यस्तु विजानाति स मुक्तो नात्र-संशयः ॥
इत्युपनिषत् ॥ ६८ ॥

इत्युपानषत् ॥ ६८ ॥

निर्विकल्पात्मसाक्षात्कारः कदा भवतीत्याशङ्क्य देहादावात्मात्मीयामिमान्तासंभवनिर्विशेषब्रह्मज्ञानसमकाछं पुरा यत्र यत्र मनो याति तत्र तत्र परामृत-परमात्मैव प्रकाशत इत्याह—देहेति । बिहुर्मुखदशायां विद्वत्मनो यत्र यत्र धावति तत्र तत्र ब्रह्मेव विभाति । एवं निर्विकल्पकज्ञानवान् मुनिः निष्प्रतियोगिक-ब्रह्ममात्रमविशिष्यत इत्यर्थः ॥ ६६ ॥ निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रज्ञानिनोऽपि स्वाज्ञवत् प्रन्थिसंशयकर्मसंभवात् कथं विदुषो ब्रह्ममात्रतेत्याशंक्य स्वदृष्ट्या ब्रह्मातिरेकण प्रन्थिसंशयकर्मासंभवात् । यद्यस्तीति भ्रान्तिः तदा निर्विशेषब्रह्मज्ञानेन तद[साऽ]पि विलीयत हत्याह—भिद्यत इति । स्वाज्ञविकल्पितसमष्टिप्रपञ्चाधारः परः, व्यष्टिप्रपञ्चापवादाधारः प्रत्यगवरः, तथोर्भेदाभेदौ यत्रासंभवतां गतौ प्रत्यक्परभेदसापेक्षभेदासहनिष्प्रतियोगिकाद्वेतात्मिन स्वावशेषतया दृष्टे सत्येवमस्य साधनचतुष्ट्यसंपत्त्यासादितपारमहंस्यधर्मप्रगवदनुष्टितसर्ववेदान्त्रश्रवणमनननिदि —ध्यासनप्रादुर्भृततत्त्वज्ञानिनो हृद्यप्रनिथिभिग्रते—स्वाविद्यापदतत्कार्यज्ञातं हृज्ञ-

अयंशब्देन तदारोपापवादाधिकरणमुच्यते, तयोस्तादात्म्यं ब्देनोच्यते, हृद्यप्रन्थिः । तस्मिन् भिने अस्य सर्वसंशयादिछद्यन्ते निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रज्ञानं मयाऽऽत्तमनात्तं वा, यद्यात्तं तदा तद्रह्म साक्षात्कृतं न वा, तस्मिन् साक्षात्कृतेऽपि तन्मात्राऽवशेषलक्षणविदेहंकैवल्यमस्ति वा न वा, तित्सद्भाविप कालान्तरे स्वातिरिक्तास्तित्वभ्रमतः पुनर्जन्म भवेन्नवेत्यादिसर्वसंशयाः छियन्ते । छिन्ने संशयपटलेऽस्य सर्वकर्माणि च क्षीयन्ते । तानि कर्माणि त्रिविधानि आगामिसंचितारब्धभेदात् । देहिनो देहारम्भात् परं यत् कृतं पुण्यादिकं तदागामिकमं स्थूलप्रपञ्चासंभवज्ञानेन विलीयते । अनन्तकोटि-जन्मोपादानकारणं संचितकर्म, तत् स्थूलसूक्ष्मप्रपञ्चापह्नवसिद्धब्रह्मज्ञानेन नश्यति । देहारंभात् परं देहावसानाविध सुखादिफलप्रदं प्रारब्धकर्म, तत् स्यूलसूक्ष्मबीज-प्रपञ्चापह्रवसिद्धब्रह्ममात्रसम्यज्ज्ञानेन नश्यति । एवं कर्मक्षयसमकालं सदाद्या-वृतित्रयं भ्रान्तिजादितादात्म्यत्रयं चाप्यपह्नवं भजति । ततस्तुर्यप्रपञ्चापह्नवसिद्ध-ब्रह्ममात्रतत्त्वज्ञदृष्ट्या प्रन्थिसंशयकर्मावरणतादात्म्यासंभवात् विद्वान् निष्प्रति-योगिकब्रह्ममात्रतया अवशिष्यत इत्यत्र नहि विवादोऽस्तीत्यर्थः॥ ६७॥ यत एवं अतः मिय जीवत्वमिति । खस्य निष्प्रतियोगिकत्वेन स्वतिरिक्ततत्करूपनाया मृग्यत्वात् । विद्याफलमाह—इतीति । "अत्मविद्या मया लब्धा" इत्यादि "किल्पतं वस्तुतो निह" इयन्तं यथावत् यो जानाति स मुक्तो भवति इयत्र न हि संशयोऽस्ति ॥६८॥ इत्युपनिषच्छन्दः सरस्वतीरहस्योपनिषत्समात्यर्थः ।

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्धसयोगिना । सरस्वतीरहस्यस्य व्याख्यानं लिखितं स्फुटम् । प्रकृतोपनिषद्वयाख्याप्रन्थः षष्ट्युत्तरं शतम् ॥

इति श्रीमदीशायष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्त्रविवरणे षडुत्तरशतसङ्ख्यापूरकं सरस्वतीरहस्रोपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम् ॥

# सीतोपनिषत्

भद्रं कर्णेभि:-इति शान्तिः

सीताया मूळप्रकृतित्वम्

देवा ह वै प्रजापतिमञ्जवन् का सीता कि रूपमिति ॥ १॥ स होवाच प्रजापतिः सा सीतेति—

> मूलप्रकृतिरूपत्वात् सा सीता प्रकृतिः स्मृता । प्रणवप्रकृतिरूपत्वात् सा सीता प्रकृति <sup>1</sup>रुच्यते ॥ २ ॥

> > इच्छाज्ञानिक्रयाशिक्तत्रयं यद्भावसाधनम् । तद्भक्षसत्तासामान्यं सीतातत्त्वमुपास्महे ॥

अथर्वणवेदप्रविभक्तयं सीतोपनिषत् ब्रह्मातिरिक्तयाथात्म्यं प्रपञ्चयन्ती प्रवृत्ता । अस्याः खल्पप्रन्थतो विवरणमारभ्यते । देवकदम्बप्रजापतिप्रश्नप्रति-वचनरूपेयमाख्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । आख्यायिकामनुक्रामित-देवा इति ॥१॥ देवैः पृष्टः स होवाच प्रजापितः । किमिति १ सा सीतेति । या हि मूळप्रकृति-त्वेन प्रणवत्वेन प्रकृता सेयं प्रणवमूळप्रकृतिः सीतेत्युच्यते ॥ २ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> रित्युच्यते—अ १, क. C 12

## सीताप्रकृतेरक्षरार्थः

सीता इति त्रिवर्णात्मा साक्षान्मायामया भवेत् । विष्णुः प्रपश्चबीजं च माया ईकार उच्यते ॥ ३ ॥ सकारः सत्यममृतं प्राप्तिः सोमश्च कीर्त्यते । तकारस्तारलक्ष्म्या च वैराजः प्रस्तरः स्मृतः ॥ ४ ॥

सीताप्रकृतेरक्षरार्थमाह—सीता इति। या खातिरिक्तमेति प्रतिपादयित सेयं माया ब्रह्मविद्या सीतेति वर्णत्रयसमुदायार्थः। आदौ सीतेत्यत्र—सकारोपरि श्रूयमाण-ईकारार्थमाह—विष्णुरिति । प्रत्यगमेदेन यः सर्व व्यामोति सोऽयं विष्णुः सर्वसाक्षी प्रपञ्चारोपाधिकरणतया प्रपञ्चबीजं ईश्वरचैतन्यं च यामवष्टम्य आत्मा साक्षीशजीवभावमेति सेयं माया च ईकारस्यार्थं उच्यते ॥ ३॥ सकारार्थमाचष्टे—सकार इति । सत्यं अवितथं खरूपं अमृतं मरणधर्मरिहतं प्राप्तिः कर्मयोगमितिज्ञानफलातिः उमया सहितः सोमश्च ईश्वरः सकारशब्दार्थः। तकारार्थं स्पष्टयित—तकार इति । तारः प्रणवः "ओङ्कारेण सर्वा वाक् सेंतृणणा" इति श्रुत्यनुरोधेन तारलक्ष्मीः शब्दराशिः सरखती तया तारलक्ष्मया च सह विराजत इति विराद् स एव वैराजः ब्रह्मा यं प्रणम्य सन्तो भवसागरं तरन्ति सोऽयं विराद् प्रस्तरश्च तकार इति स्मृत इत्यर्थः॥ ४॥

#### सीताया व्यक्ताव्यक्तस्वरूपम्

<sup>1</sup>ईकाररूपिणी सोमाऽमृतावयव<sup>2</sup>देव्यलंकारस्रङ् मौक्तिकाद्या-भरणालंकृता महामायाऽव्यक्तरूपिणी व्यक्ता भवति ॥ ५ ॥ प्रथमा शब्दब्रह्ममयी स्वाध्यायकाले प्रसन्ता । उद्भवा नरकात्मिका द्वितीया

<sup>ै</sup> इकर-अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> दिव्या—मु. देव्यलंकारास्र—उ.

भूतले हलाग्रे समुत्पन्ना । तृतीया <sup>1</sup>ईकाररूपिणी अन्यक्तस्वरूपा
भवतीति सीता इत्युदाहरिनत शौनकीये ॥ ६ ॥
श्रीरामसान्निष्यवशाज्जगदा धारकारिणी ।
उत्पत्तिस्थितिसंहारकारिणी सर्वदेहिनाम् ॥ ७ ॥

असीता भवति ज्ञेया मूलप्रकृतिसंज्ञिता ।
प्रणवत्वात् प्रकृतिरिति वदन्ति ब्रह्मवादिनः ॥ इति ॥ ८ ॥

सीताया व्यक्ताव्यक्तखरूपं त्रयक्षरानुरूपखरूपं च विशदयति -ईकारेति। गुणसाम्यात्मना ईकाररूपिणी अव्यक्तरूपाऽपि श्रीरामसंकलपवशात सोमा सोम-वत् प्रियदर्शना अमृतानवद्यावयवै: देवी देदीप्यमाना भगवदळङ्कारदिव्यस्त्रपू-पिणी मौक्तिकाद्याभरणैः स्वेच्छाशक्तिविकिएतैः नित्यालङ्कृता स्वभावतो महामाया अन्यक्तरूपिणी न्यक्ता भवति ॥ ९ ॥ तस्याः प्रथमरूपं कि इस्रत्र या द्विजानां स्वत्वशाखापूर्वकसर्ववेदशास्त्राध्ययनकाले सरस्वत्यात्मना शब्द-ब्रह्ममयी प्रसन्ना भवति सेयं प्रथमा शक्तिरिति विज्ञेया । भगवदिच्छ्या स्वाति-रिक्ते ये न रमन्ते ते नराः सम्यज्ज्ञानिनः तेषां यत् कं ब्रह्मभावापितसुखं तदेवात्मा स्वरूपं थस्याः सेयं नरकात्मिका। कदेयमुद्भवतीत्यत्र भगवद्भाव-मापन्नसम्यज्ज्ञहृद्ये निरावृतसुंखरूपेण सकृत् उद्भवा सदा नित्योद्भवेत्यर्थः। येयं कैवल्यश्रीरिति विश्रुता सेयं द्वितीया सीता लक्ष्मीरूपेण भूतले इलामा-कर्षणतः समुत्पन्ना भवति नान्यथेत्यर्थः । या अन्यक्तस्वरूपा भवति सेयं गौर्यात्मना ईकाररूपिणी तृतीया भंवति । एवं सरस्वत्यादिशक्तित्रयरूपेण कैवल्यश्रीस्वरूपेण च सेय सीता इति वर्णत्रयार्थतया ज्ञेयेत्यर्थः। एवं ब्राह्मणेन योऽथोंऽभिहितः तमेतमर्थमथर्वणवेदप्रविभक्तशौनकशाखामस्तकरामतापनीये मन्त्रा उदाहरिनत ॥ ६ ॥ के ते मन्ताः इत्यत्र श्रीरामेति । कैवल्पश्र्यात्मना यदाजते महः तत् श्रीरामशब्दार्थः । तथा च स्मृतिः—

¹ इकार—अ, अ १, अ २, उ १. ² नन्दका—मु. ³ सीता भगवती हेया—मु.

स्वान्याश्र्यपहृवात् सिद्धा या मुितश्रीर्विजृम्भते । तद्रूपतो राजमानं महः श्रीराम ईरितम् ॥ इति ॥

इत्यंभूतश्रीरामसान्निध्यवशात् श्रीराममेव जगदारोपापवादाधारं करोतीति जगदाधारकारिणी भवति । कि च या सर्वदेहिनां अन्तःकरणात्मना जाप्रदादिविमोक्षान्तप्रपश्चोत्पत्तिस्थितिसंहारान् ईश्वरेण कारयतीति तथोक्ता भवति ॥ ७ ॥ सेयं मूळप्रकृतिसंज्ञिता सीतेति ज्ञेया भवति । कथमस्याः प्रकृतित्विमत्यत्र तुर्यतुर्यार्थप्रणवत्वेन प्रकृतत्वादियं ब्रह्ममात्रप्रकृतिरिति ब्रह्मवादिनो वदन्तीत्यर्थः ॥ ८ ॥

#### सीताया त्रहात्वम्

अयातो ब्रह्मिन्रज्ञासेति च ॥ ९ ॥ <sup>1</sup>सेयं सर्ववेदमयी सर्वदेवमयी सर्वक्रोकमयी सर्वक्रीर्तिमयी सर्वधर्ममयी सर्वाधार-कार्यकारणमयी महाछक्ष्मीदेवेशस्य भिन्नाभिन्नरूपा चेतनाचेत-नात्मिका ब्रह्मस्थावरात्मा तद्गुणकर्मिवभागभेदाच्छरीररूपा देविष-मनुष्यगन्धर्वरूपा असुरराक्षसभूतप्रेतिपशाचभूतादिभूतशरीररूपा भूतेन्द्रियमनःप्राणरूपेति विज्ञायते ॥ १० ॥

यतो ब्रह्मवादिनां एवमाशयः अत इयं ब्रह्मेति ज्ञातन्येत्याह—-अथातो ब्रह्मिजज्ञासेति चेति । अथ ब्रह्मातिरिक्तं न किंचिदस्तीति श्रुत्याचार्योपदेशानन्तरमिप यतः स्वाज्ञदृष्ट्या इयं ब्रह्मातिरिक्तत्या प्रकृतेव माति अतः स्वज्ञदृष्ट्यवष्टम्भतः स्वातिरिक्तकलनापह्नविसद्धं ब्रह्म निष्प्रतियोगिकस्वमात्रमिति सम्यज्ज्ञानाविघ स्वाज्ञानुभूतप्रकृतिप्राकृतप्रपञ्चे ब्रह्मिजज्ञासा ब्रह्मदृष्टिः कर्तन्येत्यर्थः ।
चशब्दतः जात्विप तत्र ब्रह्मातिरिक्तदृष्टिः न कार्येति द्योत्यते ॥ ९ ॥ स्वातिरेकेण वेदलोकादीनां अभिधानादिभेदभिन्नत्वात् कथिमयं ब्रह्मतामर्हतीत्याशङ्क्य

<sup>1</sup> सा सर्व-अ १, अ २, क.

वेदछोकादेः स्वविकल्पितत्वेन स्वातिरेकणाभावात् स्वयमेव सर्वमित्याह— सेति । या ब्रह्ममात्रप्रकृतिः सेयम् ॥ १०॥

#### . सीताया इच्छाऽऽदिशक्तित्रयत्वम्

सा देवी त्रिविधा भवति शक्त्यात्मना इच्छाशक्तिः कियाशक्तिः साक्षाच्छक्तिरिति ॥ ११॥

एवं सार्वातम्यमापनाऽपि परिच्छिन्नदृष्टीनां इच्छाऽऽदिशक्तित्रयवत् भाती-त्याह—सेति । या सार्वातम्यदृष्टीनां सर्वरूपतया स्वयमेन्नैव भाता सा । त्रिविधा कथिमस्यत्र इच्छाशक्तिरित्यादि । साक्षाच्छिक्तिर्नाम श्रानशक्तिः इत्यर्थः ॥ ११ ॥

## इच्छाशक्तेः श्रीभूमिनीळाऽऽत्मकत्वम् इच्छाशक्तिस्त्रिविधा भवति श्रीभूमिनीलाऽऽत्मिका भद्ररूपिणी प्रभावरूपिणी सोमसूर्याग्निरूपा भवति ॥ १२ ॥

इच्छाशक्तेरिप त्रैविध्यमाह —इच्छाशक्तिस्त्रिविधा भवतीति । तत् कथं ? इत्यत्र —श्रीभूमिनीळात्मिकेति । श्र्यादिविष्णुपत्न्यभेदरूपत्वात् । श्र्यात्मना भद्ररूपिणी भूम्यात्मना नानाविधपुण्यस्थलक्ष्पेण च प्रभावक्षपिणी नीळात्मना सोमसूर्याग्निक्ष्पा भवति इति विद्वेषेत्यर्थः ॥ १२ ॥

#### सोमस्या नीळा

सोमात्मिका ओपधीनां प्रभवति कल्पवृक्षपुष्पफळळता-गुल्मात्मिका औपधमेषजात्मिका अग्रतक्रपा देवानां महस्तोम-फळप्रदा अमृतेन तृप्ति जनयन्ती देवानामक्षेन पश्नां तृणेन तक्तजीवानाम् ॥ १६ ॥ सोमात्मना किं भवतीयत आह—सोमिति। "पुष्णामि चौषधीः सर्वाः सोमो भूत्वा रसात्मकः '' इति स्मृत्यनुरोधेन सोमात्मिकेति। औषधभेषजयोः न पौनरुक्त्यं, औषधशब्देन तत्तद्रोगहरमूलिकाविशेषा उच्यन्ते, भेषजशब्देन भिषक्चिकित्सकाः इत्यर्थभेददर्शनात्। अमृतक्ष्पा देवानां तृप्तिहेतुत्वात् महस्तोमफलप्रदा महान् स्तोमः परापरिवद्याक्षपः तत्फलप्रदा। तत्तज्जीवानां तत्तद्भोज्यप्रदानेन तृप्तिं जनयतीत्यर्थः॥ १३॥

## सूर्यादिरूपा नीळा

सूर्यादिसकलमुवनप्रकाशिनी दिवा रात्रिः कालकलानि-मेषमारभ्य घटिकाऽष्टयाम¹दिवसवाररात्रिभेदेन पक्षमासर्त्वयनसंवत्सर-भेदेन मनुष्याणां शतायुःकल्पनया प्रकाशमाना चिरक्षिप्रव्यपदेशा निमेषमारभ्य परार्थपर्यन्तं कालचकं नगचकमित्यादिप्रकारेण चक्रवत् परिवर्तमाना । सर्वस्यैतस्यैव कालस्य विभागविशेषाः प्रकाशरूपाः ²कालकूपा भवन्ति ॥ १४॥

सूर्यदिरूपेण जगचक्रचालिकेयं भवतीत्याह—सूर्यादीति । स्वयमेव सूर्यचन्द्राद्यात्मना दिवारात्रिभूत्वा सकललेकान् प्रकाशयतीत्यर्थः । किंच—कालकलेति । प्रकाशमाना सती स्वविकल्पितानृतजडदुःखप्रपञ्चं सचिदानन्दात्मना व्याप्य चिरं रक्षतीति यस्यास्तत्त्वं प्रकर्षण व्यपदिश्यते सेयं चिरक्षिप्रव्यपदेशा । किंच निमेषमिति । कालचकं, कालानां भ्रमणात्मकत्वात् चक्रत्वं, तथा स्वाविद्याद्वयत्कार्यात्मना जगचकं इत्यादिप्रकारेण चक्रवत् परिवर्तमाना स्वाधिष्ठानाभेदादित्यर्थः । एवं नानाविभागाः प्रकृतेरेव नाधिष्ठानस्येयत आह—सर्वस्येति । स्वातिरिक्तिथयं काल्यतीति काल ईश्वरः "स एष कालो भुवनस्य गोप्ता" इति श्रुतेः । सर्वस्य सर्वारोपापवादाधिकरणस्य एतस्यैव

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> दिवसरात्रि—ड, ड १.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> कालाह्तपा— उ, उ १.

कालस्य ईश्वरस्य इच्छाऽऽदिशक्तित्रयप्रविभक्ता नानाविभागविशेषाः स्वाज्ञदृष्ट्या जडत्वेन नानात्वेन च भाता अपि स्वज्ञदृष्ट्या यतः स्वप्रकाशक्तपा अतः कालक्तपा भवन्ति । स्वातिरेकेण मायाप्रकृतिसत्त्वे एवं विभाग उपपद्यते । वस्तुतः कालक्तपेश्वरस्य स्वमात्रप्रकृतित्वेऽपि स्वाज्ञादिदृष्टिमाश्रिस्य नानात्वमपि युज्यते न स्वत इसर्थः ॥ १४ ॥

#### अग्निरूपा नीळा

अग्निरूपा अन्नपानादि प्राणिनां क्षुत्तृष्णाऽऽितमका देवानां मखरूपा वनौषधीनां शीतोष्णरूपा काष्ठेष्वन्तर्वहिश्च नित्या-नित्यरूपा भवति ॥ १५॥

तत् कथं खाइदृष्ट्या नानात्वं ? इत्यत्र—अग्निरूपेति । अन्नपानादि-रूपा । देवानां मखरूपा तेषां तदुपजीवित्वात् । वनौषधीनां शीतोष्णरूपा शीतोष्णादेः वनौषधिवर्धकत्वात् । खाविद्यापदतत्कार्यकाष्ठेष्वन्तर्वहिश्च विध-विराडोत्रादिद्रवरूपेण व्याप्य चैतन्यजडात्मना नित्यानित्यरूपा भवति ॥ १५॥

#### श्रीदेवीरूपा इच्छाशक्तिः

श्रीदेवी त्रिविधं रूपं कृत्वा भगवत्संकल्पानुगुण्येन लोकरक्ष-णार्थं रूपं धारयति श्रीरिति लक्ष्मीरिति लक्ष्यमाणा भवतीति विज्ञायते ॥ १६ ॥

या वस्तुतः परमार्थनित्या चिच्छिक्तिः सैव श्रीदेवी त्रिविधं श्रीभूमि-नीळाऽऽत्मकं रूपं कृत्वा । कथं एवं ज्ञायते इत्यत्र तज्ज्ञैः श्रीरित्यादि ॥ १६ ॥

## भूदेवीरूपा इच्छाशक्तिः

भूदेवी ससागराम्भस्सप्तद्वीपा वसुन्धरा भूरादिचतुर्दशमुवना-नामाधाराधेया प्रणवात्मिका भवति ॥ १७ ॥ भूदेव्यात्मना कि भवतीत्यत आह--भूदेवीति । चिच्छक्त्यात्मना आधाराधेया स्वेन रूपेण प्रणवात्मिका भवति ॥ १७॥

## इच्छाशक्तेः सर्वरूपत्वम्

नीला <sup>1</sup>च विद्युन्मालिनी सर्वेषिधीनां सर्वप्राणिनां पोषणार्थे सर्वस्तपा भवति ॥ १८ ॥

नीळात्मना सर्वरूपा भवतीत्याह—नीळेति । नीळा च सर्वतोमुखतया विद्युन्माळिनी भूत्वा ।। १८ ॥

## इच्छाशक्तेः भुवनाधारत्वम्

समस्तमुवनस्याधोभागे जलाकारात्मिका मण्डूकमयेति भुव-नाधारेति विज्ञायते ॥ १९ ॥

केन रूपेण भुवनाधारेत्यत आह—समस्तेति ॥ १९ ॥

#### क्रियाशक्तेः नादोद्भवः

क्रियाशक्तिस्वरूपम् । हरेर्मुखान्नादः । तन्नादाद्भिन्दुः । बिन्दोरोंकारः । ओंकारात् परतो रामवैखानसपर्वतः । तत्पर्वते कर्मज्ञानमयीभिर्बहुशाखा भवन्ति ॥ २०॥

इच्छाशक्तित्वरूपमुक्त्वा क्रियाशक्तित्वरूपमाह क्रियाशक्तिस्वरूपमिति। यया सर्वे क्रियते सेयं क्रियाशक्तिः, तस्याः स्वरूपमुच्यत इति शेषः । क्रियाशक्तित्वरूपमात्मैव स्वातिरिक्तं स्वावशेषं हरतीति हरिः नारायणः परमात्मा

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> च मुखवि—मु.

तन्मुखात् वैखरीप्रपञ्चहेतुः नादः प्रादुर्वभूव । तद्व्यक्तरूपात् नादात् महदात्मको विन्दुः । तथाविधविन्दोः अहंकारात्मक ओङ्कारः । अहंकारादिमौ तिकान्तभावमापन्नात् ओङ्कारात् परतः वैछक्षण्यतो यो राजते महीयते सोऽयं रामो वैखानसवाछिष्वल्यादिमौनिपटछाश्रयसिदानन्दपर्वतो भवति । तथाविध-पर्वते परमात्मिन कर्मज्ञानमयीभिः कर्मोपासनाज्ञानकाण्डप्रकाशकः ऋगादिचतुर्वेदतरुभिः संजाता बहवः अशीत्यधिकशतोत्तरसहस्रसंख्याकाः शाखाः भवन्ति ॥ २०॥

साङ्गोपाङ्गवेदतच्छाखाकथनम्

तत्र त्रयीमयं शास्त्रमाद्यं सर्वार्थदर्शनम् ।
त्रस्यजुःसामरूपत्वात् त्रयीति परिकीर्तिता ॥ २१ ॥
[हेतुना] कार्यसिद्धेन चतुर्घा परिकीर्तिता ॥
त्रस्चो यज्ञ्वि सामान्यथर्वाङ्गिरसस्तथा ॥ २२ ॥
चातुर्होत्रप्रधानत्वाछिङ्गादित्रितयं त्रयी ।
अथर्वाङ्गिरसं रूपं सामऋग्यजुरात्मकम् ॥ २३ ॥
तथाऽऽदिशन्त्याभिचारसामान्येन पृथक् पृथक् ।
एकर्विशतिशाखायामृग्वेदः परिकीर्तितः ॥ २४ ॥

साम्नः सहस्रशालाः स्युः पञ्चशाला अथर्वणः ॥ २५ ॥

<sup>1</sup> शाखाःस्युः—अ, उ, उ़ १. <sup>2</sup> लब्ध्वा वै—अ, अ २, उ १, क, O\_13

सार्यते मुनिभिर्नित्यं वैवानसमतः परम् ॥ २६ ॥

रातं च नव<sup>1</sup>शाखासु यजुषामेव जन्मनाम् ।

वैखानसमतं तस्मिन्नादौ प्रत्यक्षद्र्शनम् ।

कल्पो व्याकरणं शिक्षा निरुक्तं ज्योतिषं छन्दः एतानि षडङ्गानि ॥ २७ ॥

उपाङ्गमयनं चैव मीमांसा न्यायविस्तरः । धर्मज्ञसेवितार्थं च वेदवेदोऽधिकं तथा ॥ २८ ॥ भिनवन्धाः सर्वशाखा च समयाचारसङ्गतिः । धर्मशास्त्रं महर्षीणामन्तःकरणसंभृतम् ॥ इतिहासपुराणाख्यमुपाङ्गश्च प्रकीर्तितः ॥ २९ ॥ वास्तुवेदो धनुवेदो भगन्धवो दैविकस्तथा । अग्युवेदश्च पश्चेते उपवेदाः प्रकीर्तिताः ॥ ३० ॥ दण्डो नीतिश्च वार्ता च विद्या वायुज्यः परः । एकविंशतिमेदोऽयं स्वप्रकाशः प्रकीर्तितः ॥ ३१ ॥

चतुर्वेदस्वरूपं तच्छाखाभेदं च प्रकटयति—तत्रेति । काण्डत्रयार्थप्रकाश-कत्वं सर्वार्थदर्शनत्वम् । कथं एतस्य त्रयीत्वं इत्यत्र—ऋग्यजुस्साम-रूपत्वादिति ॥ २१ ॥ अथर्वणपृथक्करणं किमर्थं इत्यत्र अथर्वणस्य उपासना-ज्ञानकाण्डप्रकाशकत्वेऽपि कर्मकाण्डाप्रकाशनात् पृथक्करणं केवलोपासनाज्ञानकाण्डकार्यनिष्पत्तेः ऋगादिसाम्यं चाह—कार्येति । उपासनाज्ञानकाण्डनिष्ठित-कार्यसिद्धेन हेतुना ॥ २२ ॥ ऋगादेः त्रयीत्वे हेतुः—चातुर्होत्रेति । ब्रह्मा होता अध्वर्युः इत्यादिमेदेन "चातुर्होत्रियमिप्नं चिन्वानः" इति श्रुतिसिद्धचयनभेदेन वा चातुर्होत्रप्रधानत्वात् लिङ्गादित्रितयं लिङ्गवाक्यप्रकरणात्मकं यत्रोपलभ्यते सेयं त्रयीत्युच्यते । किंच—अथर्वाङ्गरसमिति । त्रयीरूपमथर्वणरूपं वा कीद्दशं

<sup>1</sup> निबन्धा स- अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> गान्धर्वश्र तथा मुने—अ, अ १, अ २, क, मु.

इत्यत्र सामऋग्यजुरात्मकं त्रयीरूपं तस्य कर्मादिकाण्डत्रयप्रकाशकत्वं ब्रह्मवादिनः आदिशन्ति । अथर्वाङ्गिरोभिः दृष्टं अथर्ववेदरूपं तु शान्तिवश्यस्तंभनविद्वेषोच्चाटन-मारणभेदेन आभिचारसामान्यप्रकाशकतया त्रयीतः पृथक् पृथक् आदि-शन्तीत्यर्थः । ऋगादिनेदचतुष्टयस्य शाखासंख्याविभागमाचष्टे—एकविंशतीति । एकविंशतिशाखाभेदविशिष्टो ह्युग्वेद: ॥ २३-२४ ॥ नवाधिकशतशाखाविशिष्टो यजुर्वेदः । सहस्रसंख्याविशिष्टः सामवेदः । पञ्चशाखाः अथर्वणः इत्यत्र पञ्चग्रहणं पञ्चारादुपलक्षणार्थम् , ''पञ्चाराच्छाखाः अथर्वणः'' इति श्रुत्यन्तरात् ॥ २५ ॥ सूत्राण्यपि चतुर्वेदार्थरूपाणीत्याह—वैखानसमिति । यद्वैखानसमुनिना ऋगादि-चतुर्वेदार्थः सूत्रितः तत् सूत्रजातं वैखानसमतं सूत्रजाते तस्मिन्नादौ यद्वैखानसमु-निना सूत्रितं तत् प्रत्यक्षदर्शनं चतुर्वेदार्थसारस्य सूत्रितत्वात् । सर्वे मुनयः कुत्स्नं वैखानससूत्रजातं छञ्ज्वा ततः परं तैः मुनिभिः नित्यं सूत्रजातं स्मृतिजातं च स्मर्यते क्रियते कृतिमित्यर्थः ॥ २६ ॥ वेदाङ्गानि कानि ! इत्यत आह—कल्प इति ॥ २७ ॥ कानि उपाङ्गानि ? इत्यत आह—उपाङ्गमिति । एकस्मिन् वस्तुनि यत् सर्वमयनं पर्यवसानं भवति तत् अयनं वेदान्तशास्त्रमित्यर्थः। मीमांसा जैमिन्यादिप्रणीतशास्त्रम् । न्यायविस्तरः गौतमकंणादादिप्रणीतं तर्क-शास्त्रम् । धर्मज्ञै: मन्वादिभि: सेवितोऽर्थो यत्र पुराणे दर्शित: तत्पुराणजातं धर्मज्ञ-सेवितार्थम् । कर्मकाण्डगोचरो वेदः । तस्माद्पि कर्मकाण्डगोचरवेदाद्पि अधिकं उपासनाकाण्डमित्यर्थः ॥ २८ ॥ निबन्धाः नीतिशास्त्रं, एतदर्थमेवं इति निबन्धनात् । स्वशाखेतरसर्वशाखा च । समयाचारसङ्गतिः वृद्धांचरण-प्रवादः । महर्षीणां स्वयंभातवेदानां अन्तःकरणसंभृतं अन्तःकरणनिश्चितोऽर्थः धर्मशास्त्रम् । इतिहासपुराणाख्यं भारतादिः । एतानि दशसङ्ख्याकानि उपाङ्गानीति कीर्तितानीत्यर्थः ॥ २९ ॥ वेदतदङ्गोपाङ्गान्युक्त्वा उपवेदानाह —वास्तिवति । वास्तुवेदः वास्तुनिर्माणादिशिल्पिशास्त्रम् । धनुर्वेदः ब्रह्मास्त्रादिविषय:। गान्धर्व: गीतिशास्त्रम्। दैविक: देवाचारिनबन्धनशास्त्रम्। आयुर्वेदः योगशास्त्रं भिषक्छास्त्रं ज्योतिःशास्त्रं वा । पञ्चेते उपवेदा इति कीर्तिताः ॥ ३०॥ ऋगाद्यायुर्वेदान्तानां स्वप्रकाशब्रह्मगोचरतया स्वप्रकाशत्वं

स्यादियाह—-दण्ड इति । ऋगादिचतुर्वेदवाक्यपटलस्य दण्डोद्यतकरराजशासन-वदलङ्घ्यत्वात् दण्डशब्देन ऋगादिचतुर्वेद उच्यते । नीतिशब्देन ऋगादि-चतुर्वेदस्वभावनयनकल्पादिषडङ्गमुच्यते । वार्ताशब्देन ऋगादिचतुर्वेदार्थप्रकाशक-वृत्तिस्थानीयोपाङ्गमुच्यते । विद्याशब्देन वास्तुवेदादिवायुजयान्तोपवेद उच्यते । तत्र वेदाश्चत्वारः । अङ्गानि षद् । उपाङ्गान्यपि षडेव । शिष्टचतुरङ्गपि षद्मु अन्तर्भूयते । उपवेदाः पञ्च । आहत्य अयं एकविश्वतिधा भिनः । ऋगादिवायु-जयान्तविद्यायाः स्वप्रकाशब्द्यमात्रपर्यवसन्ततया अयं भेदः स्वप्रकाश एवेति परिक्रीर्तितः कथितः इत्यर्थः ॥ ३१ ॥

> नादस्यैव वेदशास्त्रद्वारा ब्रह्मभवनम् वैलानसऋषेः पूर्व विष्णोर्वाणी समुद्भवेत् । त्रयीरूपेण संकल्प्य इत्थं देही विजृम्मते ॥ ३२ ॥ संख्यारूपेण संकल्प्य वैलानसऋषेः पुरा । उदितो याददाः पूर्व ताददां शृणु मेऽिलल्स्म् ॥ दाश्चद्वसमयं रूपं क्रियाद्याक्तिरुदाहृता ॥ ३३ ॥

पुरा हिर्मुखोदितनाद एव कृत्स्रवेदशास्त्राकृतिर्भूत्वा ततो ब्रह्मभावमेय ब्रह्मैय भवतीत्याह—वैखानस इति । खानन्यभावमापन्नवेखानसहृदये प्रत्यगन्मिन्नब्रह्मभावमृषित गच्छतीति वैखानस ऋषिः विष्णुः तस्य विष्णोः मुखात् पूर्व नादरूपिणी या वाणी समुद्भवेत् ''हरेर्मुखान्नादः '' इत्युक्तत्वात् , सेय-मादौ हिरजा नादरूपिणी वाणी त्रयीरूपेण चतुर्वेदगतानेकसङ्ख्याऽन्वितशाखाः भेदेन च विज्नंभते विज्नंभिता भवति ॥ ३२ ॥ यादृशो नादः वैखानसऋषेः मुखात् उदितः मे मत्तः सकाशान् तादृशमखिलं लयकमं शृणु । तत् कथं इत्यत्र या पुरा वेदशास्त्ररूपेण विज्नंभिता सा प्रणवात्मना लीयते, सोऽयं प्रणवः खावयत्राकारादिमात्रात्रयमुपसंहत्य विन्द्वात्मना विलीयते, विन्दुः नादात्मना,

नादो विष्णवात्मना, विष्णु: व्याप्यव्यापककलनापह्नवसिद्धं ब्रह्ममयं रूपं निष्प्रति-योगिकब्रह्ममात्रमविशिष्यते इत्यादिकलना यया क्रियते सेयं क्रियाशक्तिरित्यमि-धीयत इत्यर्थः ॥ ३३ ॥

### साक्षाच्छक्तिस्वरूपम्

साक्षाच्छक्तिभगवतः स्मरणमात्ररूपाऽऽविभीवप्रादुर्भावात्मिका निम्नहानुम्रहरूपा शान्तिते जोरूपा <sup>1</sup> ज्यक्ताज्यक्तकारणचरणसमम्राव-यवमुख<sup>2</sup>वर्णभेदाभेदरूपा भगवत्सहचारिणी अनपायिनी अनवरत-सहाश्रयिणी उदितानुदिताकारा निमेषोन्मेषसृष्टिस्थितिसंहारितरो-धानानुम्रहादिसर्वशक्तिसामर्थ्यात् साक्षाच्छक्तिरिति गीयते ॥ ३४॥

साक्षाच्छिक्तित्वरूपमाह —साक्षादिति । ब्रह्मसाक्षात्कारवृत्तिः ज्ञानं तद्गोचरा विच साक्षाच्छिक्तः सेयं भगवदूपाऽपि भगवतः स्मरणमात्रेण स्वाज्ञदृष्ट्या आविर्मावतिरोभावनिष्रहानुष्रहतत्कलनाशान्तितेजोरूपा व्यक्ता-व्यक्तप्रपञ्चकारणीभूतचरणादिसमप्रावयवसंपन्ना स्वाज्ञदृष्ट्या भगवतो भेदाभेद-रूपा भगवत्सहचारिणी सृष्ट्यादिपञ्चकुयकरणसमर्था सैव साक्षाच्छिकि-रिसर्थः ॥ ३४ ॥

## योगशक्तिरूपा इच्छाशक्तिः

इच्छाराक्तिस्त्रिविधा । प्रलयावस्थायां विश्रमणार्थं भगवतो दक्षिणवक्षःस्थले श्रीवत्साकृतिर्भूत्वा विश्रम्यतीति <sup>3</sup>सा योगराक्तिः ॥३५॥

<sup>&#</sup>x27; व्यक्तोव्य-अ १, अ २, क.

º वर्णामे-- उ १.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> स्वयो—उ, उ १. स्वायो क—अ, अ १, अ २.

पुनर्योगभोगवीरशक्तिभेदेन इच्छाशक्तिः त्रिविधा । तत्र योगशक्तिस्वरूप-माह—प्रळयेति । स्वविश्रमणार्थम् । स्वयं श्रीवत्साकृतिः ॥ ३९॥

#### भोगशक्तिरूपा इच्छाशक्तिः

मोगराक्तिर्भोगरूपा कल्पवृक्षकामधेनुचिन्तामणिराङ्क्षपद्मनि-घ्यादिनवनिधिसमाश्रिता भगवदुपासकानां कामनया अकामनया वा भक्तियुक्ता नरं नित्यनैमित्तिककर्मभिरश्निहोत्रादिभिर्वा यम¹नियमा-सनप्रणायामप्रत्या²हारधारणाध्यानसमाधिभिर्वा ³गोपुरप्राकारादिभि-विमाना⁴दिभिः सह भगवद्विग्रहार्चापूजोपकरणैर्स्चनैः स्नाना -दिभिर्वा पितृपूजा दिभिरन्नपानादिभिर्वा भगवत्प्रीत्यर्थमुक्तवा सर्व क्रियते ॥ ३६॥

तत्र भोगशक्तिस्वरूपमाह —भोगेति । भोगरूपा किमाश्रिता सतीस्त्र—कल्पेति । पद्मिनध्यादिनवनिधिसमाश्रिता सती भगवतो भोगयोग्या भवति । न केवछं भगवतः, किंतु तद्भक्तानामपीत्याह —भगवदिति । ध्यानसमाधि-भिर्मा संयोज्य तत्तत्कलभोगिनं करोतीसर्थः । यः तादृशाधिकारी न भवति तं गोपुरेति । क्षुतृष्णावत्प्राणिजातस्य तत्तदुचितान्नपानादिदापनशक्तिभिर्वा संयोज्य तत्तत्कलभोगभोगिनं करोति । किमर्थमनया एवं क्रियते इत्यत्र एवं भगवद्भक्ततोषणं भगवत्प्रीत्यर्थं इत्युक्तवा पूर्वोक्तं सर्व अनया भोगशक्त्या क्रियते, न हि कार्यान्तरमुदिश्येत्यर्थः ॥ ३६ ॥

¹ नियमप्रा—अ १, उ, उ १,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> हारध्यान —उ, उ १.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> लमनण्वपि गो —अ १, अ २, क, मु.

<sup>4</sup> दिमिर्वा म-अ १. दिमिर्वा सह म-अ.

<sup>5</sup> दिभिवित्र-अ १.

#### वीरशक्तिरूपा इच्छाशक्तिः

अथातो वीरशक्तिश्चतुर्मुजाऽभयवरद्पद्मधरा किरीटाभरणयुता सर्वदेवैः परिवृता कल्पतरुमूले चतुर्भिगंजै रत्नघटैरमृतजलैरिमिषच्यमाना सर्वदेवतैर्म्नद्मादिभिर्वन्द्यमाना अणिमाद्यष्टैश्चर्ययुता भिमुखे कामधेनुना स्तूयमाना वेदशास्त्रादिभिः स्तूयमाना जयाद्यप्सरस्म्निभिः परिचर्य-माणा आदित्यसोमाभ्यां दीपाभिः अप्रकाशिष्यमाणा तुम्बुरुनारदा-दिभिगीयमाना राकासिनीवालीभ्यां ल्रेत्रण ह्वादिनीमयाभ्यां चामरेण स्वाहास्वधाभ्यां व्यजनेन भृगुपुण्यादिभिरभ्यच्यमाना देवी दिव्य-सिहासने पद्मासनारूढा सकलकारणकार्यकरी लक्ष्मिदेवस्य प्रथमवन-कल्पनालंचकार स्थिरा प्रसन्नलोचना सर्वदेवतैः पूज्यमाना वीरलक्ष्मीरिति विज्ञायत इत्युपनिषत् ॥ ३७॥

वीरलक्ष्मीस्वरूपमाह — अथेति । अन्धिकिशेटाभरणयुता जयजयेति अप्सरस्स्त्रीभिः अप्सरोभिः परिचर्यमाणा । दीपाभिः स्वतेजसा दीपमाव-मापनाभ्यां दीपाभ्याम् । राकासिनीवालिभ्यां पूर्णिमाऽमावास्याभ्याम् । छत्रेण ह्वादिनीमयाभ्यां चामरेण छत्रचामरहस्ताभ्यामियर्थः । व्यजनेन व्यजनहस्ताभ्यां वीज्यमानेत्यर्थः । भृगुपुण्यादिभिः अभ्यच्यमाना भृगोः तपःफल्रुप्तात् । पृथ्यभवनकलपनाभिः अलंचकारेव स्थिता । यदकार्यमकारणं चिन्मात्रं तस्य मिथ्यास्वाविद्याद्वयसंबन्धतः कार्यकारणोपाधिकजीवत्वमीधरत्वं च करोतीति कार्यकारणत्वकरीत्यत्र "जीवेशावामासेन करोति" इति श्रुतेः । स्वाइष्ट्या लक्ष्मीः । येवं सर्वदेवतैः पूज्यमाना सेयम् । सा सीतेत्यारभ्य

<sup>1</sup> सन्मुखे — अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> प्रकाश्यमाना—मु.

वीरलक्ष्मीरिति विज्ञायते इसन्तप्रन्थप्रतिपाद्या चिच्छिक्तिः सीता चित्सामान्य-रूपत्वात् । सीतातत्त्वं तु शक्तित्रयापह्वतिसद्धं चिन्मात्रमिस्पर्थः । इत्युपनिष-च्छब्दः सीतोपनिषत्समाप्त्यर्थः ॥ ३७ ॥

> श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्रसयोगिना । लिखितं स्याद्विवरणं सीतोपनिषदः स्फुटम् । सीतोपनिषदो व्याख्याप्रन्थस्तु द्विशतं स्मृतः ॥

इति श्रीमदीशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्त्रविवरणे पश्चचत्वारिंशत्सङ्ख्यापूरकं सीतोपनिषद्विवरणं संपूर्णम्

# सौभाग्यलक्ष्म्युपनिषत्

वाङ् मे मनसि-इति शान्तिः

प्रथमः खण्डः

सौभाग्यलक्ष्मीविद्याजिज्ञासा

अथ भगवन्तं देवा ऊचुहें भगवन्नः कथय सौमाग्यळक्ष्मी-विद्याम् ॥ १ ॥

> सौमाग्यकैवल्यलक्ष्मीविद्यावेद्यसुखाकृति । त्रिपान्नारायणानन्दरामचन्द्रपदं भजे ॥

इह खलु ऋग्वेदप्रविभक्तयं सोभाग्यलक्ष्म्युपनिषत् श्रीसूक्तवैभवैकाक्षरादि-श्रीदेवीमन्त्रप्रामयन्त्रनवचक्रविवेकादियोगसाम्राज्यप्रकटनव्यप्रा निष्प्रतियोगिक-ब्रह्ममात्रपर्यवसन्ता विजयते । अस्याः संक्षेपतो विवरणमारम्यते । देवतापटल-नारायणप्रश्नप्रतिवचनरूपेयमाल्यायिका विद्यास्तुत्यर्था । आल्यायिकामवतारयति —अथेति । किमिति—हे भगवनिति ॥ १ ॥

सौमाग्यलक्ष्मीध्यानम्

तथेत्यवोचद्भगवानादिनारायणः सर्वे देवा यूयं सावधान<sup>1</sup>मना भूत्वा शृणुत । तुरीयरूपां तुरीयातीतां सर्वोत्कटां सर्वमन्त्रासनगतां

<sup>1</sup> मनसो—मु.

पीठोपपीठदेवतापरिवृतां चतुर्भुजां श्रियं हिरण्यवर्णामिति पञ्चद्-शर्गिभध्यीयथ ॥ २ ॥

देवबृन्दप्रश्नमङ्गीकृत्य तथेत्यवोचत् । देवानिममुखीकरणायेदमाह—सर्वे देवा इति । किं तदस्माभिः कर्तव्यमित्यत्र—तुरीयरूपामिति । या प्रण-वत्वेन प्रकृता सौभाग्यमहालक्ष्मीः तामर्धमात्रात्मना तुरीयरूपां नादात्मना तुरीयातीतां एवंरूपेण सर्वेरिप ज्ञातुमशक्यत्वात् सर्वोत्कटां सर्वदुरासदां नादरूपप्रकृतेरसमाहितचित्तरासादितुमशक्यत्वात्, स्वाज्ञजनानुकम्पया एकाक्ष-रादिसर्वमन्त्रासनगतां, पीठोपपीठदेवतापरिवृतां पीठं सौभाग्यलक्ष्मीविद्याप्रकितश्रीचकं तत्रत्यैकैककोणविलिसतान्युपपीठानि चक्राणि तत्तत्पीठेश्वरीभिः देवताभिः परिवृतां, चतुर्भुजां श्रियं "हिरण्यवर्णा हरिणीं" इत्यादि पश्च-द्यापिः घरायथ ध्यानं कुरुत । एवं ध्यायतां देवताप्रसादेन निर्विकल्पात्मकन्तुरीयतुरीयातीतदेवताध्यानाधिकारो भवेदित्यर्थः ॥ २ ॥

## श्रीसूक्तस्य ऋष्यादि

अथ पञ्चद्शऋगात्मकस्य श्रीस्क्तस्यानन्दकर्दमचिक्कीतेन्दि-रासुता ऋषयः । श्रीरित्याद्या[या] ऋचः । ¹चतुर्दशानामृचामा-नन्दावृषयः । हिरण्यवर्णामित्यावृक्त्रयस्यानुष्टुप् छन्दः । कांसो-स्मीत्यस्य बृहती छन्दः । तदन्ययोर्द्वयोख्णिष्टुप् । पुनरष्टकस्यानुष्टुप् । शेषस्य प्रस्तारपङ्किः । ²श्र्यग्निर्देवता । हिरण्यवर्णामिति वीजम् । कांसोऽस्मीति शक्तिः । हिरण्मया चन्द्रा रजतस्रजा हिरण्यस्रजा हिरण्या हिरण्यवर्णेति प्रणवादिनमोऽन्तैश्चतुर्थ्यन्तैरङ्गन्यासः । अथ

¹ एतदादि ''प्रस्तारपङ्क्तिः'' इत्यन्तो प्रन्थः (उ, उ १) कोशयोः नास्ति. ² श्रीरमि—अ २, क.

वक्रत्रयैरङ्गन्यासः । मस्तकलोचनश्रुतिघ्राणवदन<sup>1</sup>कण्ठवाहुद्रय<sup>2</sup>हन्नामि-गुह्मपायूरुजानुजङ्घेषु श्रीसूक्तैरेव क्रमशो न्यसेत् ॥ ३ ॥

<sup>3</sup>अमलकमलसंस्था तद्रजः <sup>4</sup>पुञ्जवर्णा करकमलध्<sup>5</sup>तेष्वाभीतिग्रुग्माम्बुजा च । मणिमकुटविचित्रालंकृताकल्पजालैः सकलमुवनमाता संततं श्रीः श्रियै <sup>6</sup>नः ॥ ४ ॥

हिरण्यवर्णामित्यादिपञ्चदशर्चामृषिच्छन्दोदेवताऽऽदिकमुच्यते—अथेति । श्रीशब्देनाप्रिरुच्यते, वक्ष्यति चैवं ''श्र्यप्रिर्देवता '' इति ॥ ३–४ ॥

### सौभाग्यलक्ष्मीचक्रम्

तत्पीठम् । कर्णिकायां ससाध्यं श्रीत्रीजम् । वस्वादित्यकला-पद्मेषु श्रीसूक्तगतार्धार्धर्चा तद्बहिर्यः श्रुचिरिति मातृकया च श्रियं यन्त्राङ्गदशकं च विलिख्य श्रियमावाहयेत् ॥ ५ ॥ अङ्गः प्रथमाऽऽवृतिः । पद्मादिभिद्वितीया । लोकेशैस्तृतीया । तदा-युधैस्तुरीयाऽऽवृतिर्भवति । श्रीसूक्तरावाहनादि । षोडशसहस्रजपः ॥ ६ ॥

तस्याः सौभाग्यलक्ष्मीदेवतायाः पीठं चक्रमुच्यते । सौवर्णे राजते ताम्रे वा---

> उत्तमं दशनिष्कं स्यान्मध्यमं पञ्चनिष्ककम् । अधमं कर्षमात्रं स्यात् पादहीनं न कारयेत् ॥

<sup>1</sup> कर्ण-अ १, अ २, क.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> अरुण—म्

<sup>5</sup> तेष्ठाभी—मु.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> नामि — फ. हृदयनामि — अ १, अ २.

⁴ पूर्ण—अ, अ १, उ १.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> नमः - उ १.

इति मन्त्रशास्त्रानुरोधेन चतुरश्रं यन्त्रं कृत्वा तन्मध्यकर्णिकायां मम सर्वामीष्ट-सिद्धं कुरुकुरु नम इति साध्येन सिहतं ससाध्यं श्रीबी नं विलिख्य वस्वादित्यक-लापद्मेषु अष्टद्वादशघोडशदलेषु श्रीसूक्तगतार्धार्धचिकमेण विलिख्य शिष्टपद्प-त्रेषु कामधेनुं शंखनिधिमकरनिधिसौभाग्यनिधिमोक्षनिधिबोधकलपकतरूणां मन्त्रान् प्रणवादिनमोऽन्तान् विलिख्य षोडशदलकृतात् बहिः यः शुचिरित्यृचा अकारादि-लकारान्तपञ्चाशद्वर्णमानृकया च विलिख्य श्रियं श्रीबी नं परितो विलिख्य—

बीजं प्राणं च शक्ति च दृष्टिं वश्यादिकं तथा । मन्त्रयन्त्राख्यगायत्रीप्राणस्थापनमेव च । भूतदिक्पालबीजानि यन्त्रस्याङ्गानि वै दश ॥

इति यन्त्राङ्गदशकं च विलिख्य श्रियमावाहयेत् ॥ ५ ॥ अथावरणान्यु-च्यन्ते — अङ्गेरिति । श्रां हृदयाय नमः इत्यादिषडङ्गेः प्रथमाऽऽवृतिः । पद्मा, पद्मवासिनी, पद्मालया, पद्महस्ता, पद्मप्रिया, वरदा, विष्णुपत्नी, आदिलक्ष्मीरिति प्रणवादिनमोऽन्तेश्वतुध्यन्तैर्यजेत् । इन्द्राय नम इत्यादिलोकेशमन्त्रैः । वज्राय नमः इति तदायुधेश्व पूजयेदित्यर्थः । अथ श्रीसूक्तैः आवाहनादिषोडशोपचार-पूजां कुर्यात् । श्रीसूक्तपुरश्वरणा तु षोडशसहस्रजपः ॥ ६ ॥

## एकाक्षरीमन्त्रस्य ऋष्यादि

सौभाग्यरमैकाक्षर्या भृगुनृचद्गायत्रीश्रिय ऋष्याद्यः। <sup>1</sup>शमिति वीजशक्तिः। श्रामित्यादि पडङ्गम् ॥ ७ ॥ भूयाद्भूयो द्विपद्माभयवरदकरा तप्तकार्तस्वराभा शुभ्राभ्राभेभयुग्मद्भयकरभृतकुम्भाद्भिरासिच्यमाना। <sup>2</sup>रत्नौषाबद्धमौलिर्विमलतरदुकूलार्तवालेपनाट्या पद्माक्षी पद्मनाभोरसि कृतवसतिः पद्मगा श्रीः श्रिये <sup>8</sup>नः॥८॥

<sup>1</sup> शमींबी --अ, अ १.

² रक्तीघ-मु.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> नमঃ—उ १.

साङ्गमेकाक्षरीमनुं तत्नीठं चाह—सौभाग्येति ॥ ७ ॥ ध्यानं भूयादिति ॥ ८ ॥

## एकाक्षरीचकम्

तत्पीठम् । अष्टपत्रं वृत्तत्रयं द्वादशराशिखण्डं चतुरश्रं रमापीठं भवति । काणिकायां ससाध्यं श्रीत्रीजम् । विभूतिरुन्नतिः कान्तिः सष्टिः कीर्तिः सन्नति वर्षष्टिरुत्कृष्टिर्फद्कृष्टिर्फद्भिद्धिरिति प्रणवा-दिनमोऽन्तैश्चतुर्थ्यन्तैर्नवशक्तिं यजेत् ॥ ९ ॥ अङ्गेः प्रथमाऽऽवृतिः । वासुदेवा दिद्धितीया । वास्त्रक्या दिन्तृतीया । इन्द्रादिभिश्चतुर्थी भवति । द्वादशस्त्रज्ञपः ॥ १० ॥

तत्रैव विभूतिरित्यादि ॥ ९ ॥ पूर्ववत् अङ्गैः । वासुदेवादि चतुर्व्यूहैः द्वितीयाऽऽवृतिः । बाल्रक्यादिः—-आदिशब्देन मुिक्तर्मितिः ऋद्धिः समृद्धिस्तुष्टिः पुष्टिर्घात्रीति प्रणवादिनमोन्तैश्चतुर्थ्यन्तैर्यजेत् ॥ १० ॥

# **लक्ष्मीमन्त्रविशेषाः**

श्रीलक्ष्मितिरदा विष्णुपत्नी वसुप्रदा हिरण्यरूपा स्वर्णमालिनी रजतस्त्रज्ञा स्वर्णप्रमा स्वर्णप्राकारा पद्मवासिनी पद्महस्ता पद्मप्रिया मुक्तालंकारा चन्द्रा सूर्या विल्वप्रिया ईश्वरी भुक्तिर्मुक्तिर्वभूतिर्ऋद्धिः समृद्धिः कृष्टिः पुष्टि र्वनदा घनेश्वरी श्रद्धा भोगिनी भोगदा घात्री विधात्रीत्यादिप्रणवादिनमोऽन्ताश्चतुर्थ्यन्ता मन्त्राः। एकाक्षरवदङ्कादि-

र र्ब्युष्टि—अ १, अ २. पुष्टि—क. व्युष्टिः सत्कृष्ट—सु.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> दिभिर्दू—उ, मु.

र्व र्वर्धना--- ड, उ १.

पीठम् । लक्षजपः । दशांशं तर्पणम् । शतांशं हवनम् । सहस्रांशं द्विजतृप्तिः ॥ ११ ॥ निष्कामानामेव श्रीविद्याप्तिद्धिः । न कदाऽपि सकामानामिति ॥ १२ ॥

पुनर्रुक्ष्मीमन्त्रविशेषानाह—श्रीरित्यादि ॥ ११-१२ ॥ इति प्रथमः खण्डः

# द्वितीयः खण्डः

उत्तमाधिकारिणां ज्ञानयोगः

अथ हैनं देवा ऊचुस्तुरीयया मायया निर्दिष्टं तत्त्वं ब्रूहीति । तथेति स होवाच—

> योगेन योगो ज्ञातव्यो योगो योगात् प्रवर्धते । योऽप्रमत्तस्तु योगेन स योगी रमते चिरम् ॥ १ ॥

देवाः नारायणमुखतः मन्त्रोपासनाकाण्डं यथावदवगम्य योगकाण्ड-बुभुत्सया भगवन्तं पृच्छन्तीत्याह—अथेति । तुरीयया अन्त्यया । तैरेवं पृष्टः तथेति स होवाच । किं तत् इत्यत्र—योगेनेति । ब्रह्मातिरिक्तं न किंचिदस्तीति ज्ञानमेव योगः तेन ज्ञानयोगेन तत्त्वंपदगतवाच्यार्थनिरसनपूर्वकं तत्त्वंपदलक्ष्यभूतप्रत्यक्परचितोः योगो ज्ञातव्यः प्रत्यक्परचितोरैक्यस्य खाज्ञ-विकल्पितजीवपरभेदप्रहाणपूर्वकत्वात् । पुनः प्रत्यक्परयोः योगः ऐक्यं ज्ञानयोगात् प्रवर्धते भेदप्रत्ययंवैरळ्येन दृढतां भजते । इत्थंभूतज्ञानयोगेन योऽप्रमत्तस्तु सदाऽनुसन्धानपर एव भवति सोऽयं योगी प्रत्यक्परिचतोः योगः ऐक्यं तत्रैव चिरं रमते ॥ १ ॥

षण्मुखीमुद्राऽन्वितप्राणायामयोगः

समापय्य निद्रां सुजीर्णेऽल्पभोजी
श्रमत्याज्यवाधे विविक्ते प्रदेशे ।
सदाऽऽसीत निस्तृष्ण एष प्रयत्नोऽथ वा प्राणरोघो निजाम्यासमार्गात् ॥ २ ॥
वक्रेणापूर्य वायुं हुतवहनिल्येऽपानमाकृष्य धृत्वा
स्वाङ्गुष्ठाद्यङ्गुलीभिवरकरतल्योः षड्भिरेवं निरुध्य ।
श्रोत्रे नेत्रे च नासापुटयुगलमथोऽनेन मार्गेण सम्यक्
पश्यन्ति <sup>1</sup>प्रत्ययांसं प्रणवन्नहुविधध्यानसंलीनचित्ताः ॥ ३ ॥

इत्युत्तमाधिकारिणामेवं ज्ञानयोगमुक्तवा अथ षण्मुखीमुद्राऽन्वितप्राणाया-मयोगमाह-—समापय्येति ।

> युक्ताहारविहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु । युक्तस्वप्नावबोधस्य योगो भवति दुःखहा ॥

इति स्मृत्यनुरोधेन निद्रां समापय्य यथोक्तकाले निद्रां कृत्वा अथ पूर्वभुक्ताने जीणें ततोऽल्पभोजी अल्पाहारी योगानुकूलेन मिताहारं कुर्वन् अमत्याजी जितश्रमो भूत्वा अबाधे मशकपिपीलिकामत्कुणादिबाधारहिते विविक्ते जनसंबाध-रिहते प्रदेशे मृद्रास्तरणे समारोपितपद्माद्यासने सदाऽऽसीत सर्वदा तिष्ठेत्

<sup>1</sup> प्रत्ययांशं - मु.

नानाविश्वप्तल्गुसिद्धिजाले निस्तृष्णो विगततृष्णो भूत्वा देशिक्षमुखतः लब्धिनिजाभ्यासमार्गात् अप्रच्युतो भूत्वा एष योगी प्रन्थित्रयभेदने कृतप्रयत्नो
भूयात् । अथवा तादृशशक्यभावे तदुपायतया अनेन प्राणरोधः प्राणायामः
कर्तव्यः ॥ २ ॥ षण्मुखीमुद्रां तत्प्पत्रं चाह् — वक्त्रेणेति । केचन योगिनः
सीत्कारपूर्वकं वक्त्रेण वायुमापूर्य ऊर्ध्वगितं प्राणमधोगितं विधाय तथा
हुतवहनिलये मूलाधारित्रकोणस्थाग्निमण्डले अपानमाकृष्य आकुश्चय घृत्वा
मूलाधारे धारणां कृत्वा स्वाङ्गुष्ठाद्यङ्गुलीभिः षड्भिः श्रोत्रादिकरणानि पिधाय
योगिनः प्रणवप्रविभक्तविश्वविराडोत्रादिद्वितुर्याविकल्पान्तबहुविधध्यानसंलीन चित्ताः सन्तः सहस्रारचेक प्रत्ययांसं प्रत्यक्चेतन्यं पराभेदेन सम्यक्पश्यन्ति
अपरोक्षीकुर्वन्तीत्पर्थः ॥ ३ ॥

# नादाविर्भावपूर्वको प्रनिथत्रयमेदः

श्रवणमुखनयननासानिरोधनेनैव कर्तव्यम् ।

शुद्धसुषुम्नासरणौ स्फुटममछं श्र्यते नादः ॥ ४ ॥

विचित्रघोषसंयुक्ताऽनाहते श्र्यते ध्वनिः ।

दिव्यदेहश्च तेजस्वी दिव्यगन्धोऽप्यरोगवान् ॥ ५ ॥

संपूर्णहृद्यः शून्ये त्वारम्भे योगवान् भवेत् ।

द्वितीयां विघटीकृत्य वायुर्भवित मध्यगः ॥ ६ ॥

द्वासनो भवेद्योगी पद्माद्यासनसंस्थितः ।

विष्णुग्रनथेस्ततो भेदात् परमानन्दसंभवः ॥ ७ ॥

अतिशून्यो विमर्दश्च भेरीशब्दस्ततो भवेत् ।

तृतीयां यत्नतो भित्त्वा निनादो मह्ळध्विनः ॥ ८ ॥

एवं षण्मुखीमुद्राऽभ्यासतः ब्रह्मग्रन्थ्यादिग्रन्थित्रयमपि भिद्यते, प्रतिग्रन्थि-मेदनं विचित्रनानाविधनादाविर्भावो भवति, तन्नादल्लयतः निर्विकल्पकसमाधिर्जीयत इत्याह—अवणेति । श्रवणादिकरणिनरोधळक्षणषणमुखीमुद्राऽम्यसनं योगिना कर्तव्यम् । एवं चिरकाळाभ्यासतः प्राणवायुः सुषुम्नां प्रविशति, तत्प्रवेशमात्रेण सुषुम्नामार्गे नादाविभावो भवतीत्यर्थः ॥ ४ ॥ एवं नादश्रवणतोऽयं भवति योगीत्याह—विचिन्नेति । यदा सुषुम्नायां प्राणः प्रविशति तदा योगिनः अनाहते हृदयकमळे विचिन्नघोषवित ध्वनिः श्रूयते । तावन्मात्रेण नीरोगो भूत्वा तेजोविहव्यगन्धो भवति ॥५॥ संपूर्णविकसितहृद्यश्च भवति । शून्ये तत्रत्याकाशे तु नादारंभमात्रेणायं दिव्ययोगवान् भवेदित्यर्थः । ब्रह्मप्रन्थिभेदतः दिव्यदेहा-दिसिद्धिरुक्ता, अथ विष्णुप्रन्थिभेदतः मेरीध्वनिरुदेतीत्याह—हितीयामिति । प्रथमभूमिकां जित्वाऽथ हितीयां भूमिकामि विष्णुप्रन्थिभेदनरूपां विशेषेण घटीक्रत्य विष्णुप्रन्थि भित्त्वा तद्भेदतः वायुर्मध्यगतो भवति ॥ ६ ॥ ततः प्रशाद्यासनस्थस्य योगिनः परमानन्द उदेति ॥ ७ ॥ अतिशून्योऽनाहतमप्यितक्रम्य ततोऽतिविमदों मेरीशब्दो भवेदित्यर्थः । रुद्धप्रन्थिभेदतः विष्णवनाद उदेति ततस्तिचत्तं ब्रह्माकारं भवतीत्याह—नृतीयामिति । रुद्धप्रन्थिरूपां तृतीयभूमिकां दुर्भेद्यामिप यत्नतो भित्त्वा वर्तमानस्य योगिनो महळध्विनः श्रूयते ॥ ८ ॥

#### अखण्डब्रह्माकारवृत्तिः

महाशून्यं ततो याति सर्वसिद्धिसमाश्रयम् । चित्तानन्दं ततो भित्त्वा सर्वपीठगतानिलः ॥ ९ ॥ निष्पत्तौ वैष्णवः शब्दः कणतीति कणो भवेत् । एकीभूतं तदा चित्तं सनकादिमुनीडितम् ॥ १० ॥ अन्तेऽनन्तं समारोप्य खण्डेऽखण्डं समर्पयन् । भूमानं प्रकृतिं ध्यात्वा कृतकृत्योऽसृतो भवेत् ॥ ११ ॥

ततः तत्प्राणो सर्वसिद्धयास्पदं महाशून्यं सहस्राराकाशं याति । तदा चित्तमानन्दाभिमुखं भवति । तत्रानास्त्रादतः चित्तानन्दमपि भित्त्वा वर्तमानस्य प्राणानिलः कामरूपपीठादिसर्वपीठगतो भवति ॥ ९॥ एवं योगनिष्पत्तौ कणतेति कणो वैष्णवः शब्दो भवेत् । यत्प्रत्यवहोक्यं "पश्यतेहापि सन्सात्रं ससदन्यत्," "ब्रह्ममात्रमसदन्यत्" इत्यादिश्चतिशतेन सनकादिमुनीडितं तत्रैव चित्तमेकीभूतं ब्रह्माकाराखण्डवृत्तिमद्भवतीत्यर्थः ॥ १०॥ त्वाञ्चदृष्टि-तिकिल्पतातातिरिक्तपरिच्छित्रखण्डप्रपञ्चे सितं कथमखण्डब्रह्ममात्रज्ञानं तत्पल्लिसिद्धवित्याशङ्कयाह—अन्त इति । स्वाञ्चदृष्ट्या यदि व्यष्ट्यात्मकोऽन्तःपरिच्छित्रन्ति। स्वाञ्चदृष्ट्या यदि व्यष्ट्यात्मकोऽन्तःपरिच्छित्रन्ति। स्वाञ्चदृष्ट्या यदि व्यष्ट्यात्मकोऽन्तःपरिच्छित्रन्ति। स्वाञ्चदृष्ट्या यदि व्यष्ट्यात्मकोऽन्तःपरिच्छित्रन्ति। परावसापेक्षप्रत्यञ्चं समारोप्य अथ समष्टिप्रपञ्चखण्डे तद्पवादाधारतया अखण्डं परावसापेक्षप्रत्यञ्चं समारोप्य अथ समष्टिप्रपञ्चखण्डे तद्पवादाधारतया अखण्डं ब्रह्म समर्पयन् प्रत्यक्परयोरिक्यं कुर्वन् ततः प्रत्यक्परविभागेक्यासहब्रह्ममात्र-प्रकृतिं भूमानं स्वमात्रमिति ध्यात्वा छतकृत्यो विद्वान् असृतो विदेहमुको भवेत् भवतीत्यर्थः॥ ११॥

# निर्विकल्पभावः

योगेन योगं संरोध्य भावं भावेन चाझसा ।
निर्विकल्पं परं तत्त्वं सदा भूत्वा परं भवेत् ॥ १२ ॥
अहम्भावं परित्यज्य जगद्भावमनीदृशम् ।
निर्विकल्पे स्थितो विद्वान् भूयो नाप्यनुशोचित ॥ १३ ॥

सविकल्पप्रप्रश्चे सित ब्रह्ममात्रावगितः कृत इयत आह—योगेनेति ।
निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रज्ञानयोगेन स्वातिरिक्तयोगं संरोध्य अपह्वं कृत्वा
अश्वसा भावं विकल्पप्रपञ्चं निष्प्रतियोगिकब्रह्ममात्रभावेन ज्ञात्वा तत्समकाछं
विद्वान् निर्विकल्पपरब्रह्मतत्त्वं स्वयं भूत्वा सदा परमेव भवेत् भवित, "ब्रह्म
वेद ब्रह्मैव भवित" इति श्रुतेः ॥१२॥ अहमिदमिति विकल्पे सित निर्विकल्पता
कृत इत्यत आह—अहमिति । देहादौ तद्वाह्ये च अहंभावं जगद्भावं च
"ब्रह्मातिरिक्तं न किचिदस्ति" इति परित्यज्य अनीदृशं निर्विशेषं ब्रह्मास्मीति
विद्वान् निर्विकल्पे स्थितः सन् भूयोऽपि न शोचित विषयाभावादित्यर्थः ॥१३॥

## समाधिलक्षणम्

सिलेले सैन्धवं यद्वत् साम्यं मवति योगतः ।
तथाऽऽत्ममनसोरैक्यं समाधिरमिधीयते ॥ १४ ॥
यदा संक्षीयते प्राणो मानसं च प्रलीयते ।
तदा समरसत्वं यत् समाधिरमिधीयते ॥ १५ ॥
यत् समत्वं तयोरत्र जीवात्मपरमात्मनोः ।
समस्तनष्टसंकल्पः समाधिरमिधीयते ॥ १६ ॥
प्रभाशून्यं मनःशून्यं बुद्धिशून्यं निरामयम् ।
सर्वशून्यं निरामासं समाधिरमिधीयते ॥ १७ ॥
स्वयमुच्चलिते देहे देही नित्यसमाधिना ।
निश्चलं तं विजानीयात् समाधिरमिधीयते ॥ १८ ॥
यत्रयत्र मनो याति तत्रतत्र परं पद्म् ।
तत्रतत्र परं ब्रह्म सर्वत्र समवस्थितम् ॥ १९ ॥

अशोन्यनिर्विकलपे स्थितिः केयत आह—सिळ इति । सिळळप्रिक्षस-पेषितसैन्धविपण्डिवळयवत् प्रयगमिन्नपरमात्मिन मनःप्राणिवळय एव समाधि-रिखर्थः ॥ १४ ॥ इतश्च समाधिळक्षणमाह—यदेति । यदा मनःप्राणिदिकं विळीयते, यदा च प्रयगमिन्नब्रह्मणो यत् समरसत्त्वं अखण्डैकरसत्वमुदेति तदैव समाधिर्मवतीयर्थः ॥ १५ ॥ इतश्च संकल्पाद्यनुद्य एव समाधिरित्याह— यदिति ॥ १६ ॥ जाप्रदाद्यवस्थात्रयकलना यत्र न विद्यते स समाधिरित्याह— प्रमेति । प्रभाशब्देन अहंकृतिपूर्णविकासरूपं जाप्रदुच्यते । मनःशब्देन अहंकृत्यधिविकासात्मकः स्वप्न उच्यते । स्वातिरिक्तं नास्तीति बुध्यत इति बुद्धिशब्देन अहंकृतिमुकुळीभावरूपेयं सुषुप्तिरूच्यते । एवं जाप्रदाद्यवस्थात्रयं यत्र राज्यं अपहृवं वा भजित यस्तदपहृवसिद्धः सोऽयमसंप्रज्ञातसमाधिरुच्यते ॥ १७॥ इतश्च निश्चलतास्थितिरेव समाधिरित्याह—स्वयमिति । "ब्रह्मातिरिक्तं नं किंचिदिस्तं" इति नित्यसमाधिना देहे तदुपलक्षिताविद्यापदतत्कार्यजाते स्वात्मात्मीयाभिमितिवैरळ्येन स्वयमेवोचिलिते नामरूपकल्यनं त्यक्त्वा ब्रह्मभावं गते सित अथ देही योगी यो निर्विशेषतया अविश्वादः तमात्मानं यदा स्वावशेषतया विज्ञानीयात् तद्वेदनावस्थैव अखण्डनिर्विकलपकसमाधिरित्यर्थः ॥ १८॥ मनः-प्रचारविल्याधिकरणं ब्रह्मत्याह—यंत्रति । स्वातिरिक्तं मनोऽस्तीति ये मन्यन्ते तद्दृष्टिमाश्रित्य स्वातिरिक्तं कल्पकं मनो यत्र प्रचरित यत्र वा विलीयते तत्कल्पनाल-याधिष्ठानं ब्रह्म सर्वगतं सर्वव्यापकं, वस्तुतो मनस्तत्कार्यव्याप्यामावाद्वयापकत्व-मि युज्यते इत्यर्थः, "व्याप्यव्यापकतां मिथ्या सर्वमात्मेति शासनात् ।" इति श्रुतेः ॥ १९॥

इति द्वितीयः खण्डः

# तृतीयः खण्डः

आधारचक्रम्

अथ हैनं देवा ऊचुर्नवचक्रविवेकमनुबूहीति । तथिति स होवाच—

आधारे <sup>1</sup>ब्रह्मचकं त्रिरावृत्त<sup>2</sup>भिक्किमण्डलाकारं तत्र मूलकन्दे शक्तिः पावकाकारं ध्यायेत् तत्रैव कामरूपपीठं सर्व<sup>3</sup>कामप्रदं भवति इत्याधारचक्रम् ॥ १ ॥

¹ प्रथमं— उ, उ 1. ² भग— उ, क. ³ कामफलप्रदं— अ १, अ २.

पुनर्देवाः नवचक्रबुभुत्सया पृच्छन्तीत्याह—अथेति । नवचक्रविवेकमनुब्रूहि इति तैरेवं पृष्टः तथेति स होवाच भगवान् नारायणः । अत्राद्यं
चक्रमाह—आधार इति । मूलाधारे त्रिरावृत्तमङ्गया विह्नमण्डलाकारं ब्रह्मचक्रं
विराजते । तत्र मूलकन्दे काचन शक्तिरिस्त, तद्भूपं पावकाकारं ध्यायेत् ।
तत्रैव मूलाधारे सर्वकामप्रदत्तया कामरूपपीठं विराजते इति यत् तत् आधारचक्रं
भवति ॥ १॥

# स्वाधिष्ठानचक्रम्

द्वितीयं स्वाधिष्ठानचकं षड्दलं तन्मध्ये पश्चिमाभि<sup>1</sup>मुख्यं लिङ्गं प्रवालाङ्कुरसदृशं ध्यायेत् तत्रैवोड्याणपीठं जगदाकर्षणसिद्धिदं भवति ॥ २ ॥

द्वितीयचक्रमाह—द्वितीयमिति । षड्दछाख्यं स्वाधिष्ठानचक्रम् । तत्र मांसाकारं पश्चिमामिसुख्येन ज्योतिर्छिङ्गमस्ति, तत्प्रवाळसदृशं ध्यायेत् । तत्रैव जगदाकर्षणशक्तिमत् उड्याणपीठं विराजत इति ॥ २ ॥

# नाभिचकम्

तृतीयं नाभिचकं <sup>2</sup>पञ्चावर्त सर्पकुटिलाकारं तन्मध्ये कुण्डलिनीं बालार्ककोटिप्रभां तटित्संनिभां ध्यायेत् सामर्थ्यशक्तिः सर्वसिद्धिप्रदा भवति मणिपूरकचक्रम् ॥ ३ ॥

तृतीयचक्रमाह—तृतीयमिति । मणिपूरकचक्रमाश्रित्य कुण्डलीनी वर्तते तटित्प्रमा, तां ध्यायतः सर्वसिद्धिभेत्रति ॥ ३ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> मुखलि—उ १.

#### हृदयचक्रम्

हृद्यचक्रमष्टद्लमघोमुखं तन्मध्ये ज्योतिर्मयलिङ्गाकारं ध्यायेत् सैव हंसकला सर्वप्रिया सर्वलोकवश्य<sup>1</sup>करी भवति ॥ ४ ॥

तुरीयचक्रमाह — हृद्येति । अष्टपत्राद्यं अधोमुखं अनाहतचकं भवति । तत्रत्याकाशमध्ये कामादिवृत्तिसहस्त्रभावाभावप्रकाशकं ज्योतिर्लिङ्गाकारं प्रसञ्चनमात्मानं ध्य येत् । येह सर्वप्राणिनां हृद्याष्टदले संचरति सैव हंसकला सर्वात्मकतया सर्वजनप्रियकरी । तत्स्वरूपध्यानं सर्वलोकवश्यकरं भवति ॥ ४॥

#### कण्ठचक्रम्

कण्ठचकं चतुरङ्गुलं तत्र वामे इडा चन्द्रनाडी दक्षिणे पिङ्गला सूर्यनाडी तन्मध्ये सुषुम्नां श्वेतवर्णी ध्यायेत् य एवं वेदानाहतसिद्धिदा भवति ॥ ९ ॥

पञ्चमचऋमाह—कण्ठेति ॥ ९॥

#### तालुचक्रम्

तालुचकं तत्रामृतधाराप्रवाहो घण्टिकालिङ्गं मूलचकरन्ध्रे राजदन्तावलिन्वनीविवरं <sup>2</sup>दशमद्वारं तत्र शून्यं ध्यायेत् चित्तलयो भवति ॥ ६ ॥

चित्तलयफलदं षष्ठं चक्रमाह—ताल्विति । ताल्लमूलचक्रे लक्ष्यं ध्यायतः सूर्याचन्द्रमसोरैक्यं भवति । तत अमृतधाराप्रवाहो भवति । तत्रोर्ध्वमूलचकरन्त्रे यदन्तर्जिहेति प्रसिद्धं घण्टिकालिङ्गं वर्तते राजदन्तावलिक्निनीविवरं दशमद्वारं तत्र वृत्तिशून्यं ध्यायतः चित्तलयो भवति ॥ ६॥

² करं—अ १, अ २. करा—क. ² दशमद्वादशारं—अ २, क.

## भूचकम्

सप्तमं भ्रूचकमङ्गुष्ठमात्रं तत्र ज्ञाननेत्रं दीपशिखाऽऽकारं ध्यायेत् तदेव कपालकन्दं वाक्सिद्धिदं भवत्याज्ञाचक्रम् ॥ ७ ॥

सप्तमचक्रळक्षणमाह—सप्तममिति । आज्ञाचेक्रे ज्ञाननेत्रं ध्यायतः परा-परब्रह्मज्ञानं वाक्सिद्धिश्च भवतीत्पर्थः । आज्ञाचक्रं तदेव भवति ॥ ७ ॥

### व्रह्मरन्ध्रचक्रम्

ब्रह्मरन्ध्रं निर्वाणचक्रं तत्र सूचिकागृहेतरं धूम्रशिखाऽऽकारं ध्यायेत् तत्र जालन्धरपीठं मोक्षप्रदं भवतीति <sup>2</sup>परब्रह्मचक्रम् ॥ ८॥

अष्टमचऋळक्षणमाह—ब्रह्मोति । सूचिकागृहेतरं ततोऽपि सूक्ष्माकारं बिळं घूमशिखाऽऽकारं ध्यायेत् ॥ ८॥

#### आकाशचक्रम्

नवममाकाशचक्रं तत्र षोडशदलपद्ममूर्ध्वमुखं तन्मध्य-कर्णिकात्रिकूटाकारं तन्मध्ये ऊर्ध्वशक्तितां अपरशून्यं ध्यायेत् तत्रैव पूर्णिगिरिपीठं सर्वेच्छासिद्धिसाधनं भवति ॥ ९ ॥

नवमचक्रलक्षणमाह—नवमिति ! षोडशद्लान्वतं ऊर्ध्वमुखमाकाश-चक्रं भवति । तन्मध्ये त्रिकूटाकारं ज्योतिर्वर्तते । त्रिकूटशब्देन भ्रूमध्य-मुच्यते । तन्मध्ये "ऊर्ध्वमुक्रयते इत्योंकारः" इति श्रुत्यनुरोधेन ऊर्ध्वशक्तितां तुरीयोङ्काररूपतां तत्परमर्धमात्राप्रविभक्तभागत्रयमि ब्रह्मातिरिक्तं नेतीति शून्यं

<sup>&#</sup>x27; अष्टमं ब—उ, उ १, मु.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ब्रह्मरन्ध्रचकं—उ, उ १,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> पत्रयन् ध्या—अ २, क.

ध्यायेत् । तत्रैव पूर्णमेवाविशाष्यते इति पूर्णगिरिपीठं निष्प्रतियोगिकपूर्णब्रह्म-मात्रमविशाष्यते । तदेवं "सर्व खल्विदं ब्रह्म" इति सर्वविजेतिचिन्मात्रमिति चेच्छासिद्धिस्थानं ब्रह्मैव भवतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

# एतदुपनिषदध्ययनफलम्

सौभाग्यलक्ष्म्युपनिषदं नित्यमधीते सोऽग्निपूतो भवति स वायुपूतो भवति स सकलधनधान्यसत्पुत्रकलत्रहयभूगजपशुमहिषी-दासीदासयोगज्ञानवान् भवति न स पुनरावर्तत इत्युपनिषत् ॥ १०॥

विद्याप्तलमाह — सौभाग्येति । उपनिषच्ळव्दः सौभाग्यलक्ष्म्युपनिष-त्समास्यर्थः ॥ १० ॥

# इति तृतीयः खण्डः

श्रीवासुदेवेन्द्रशिष्योपनिषद्रह्मयोगिनाः। सौभाग्यलक्ष्म्युपनिषद्वयाख्यानं लिखितं स्फुटम् । सौभाग्यवृत्तिप्रन्थस्तु चत्वारिशाधिकं शतम् ॥

इति श्रीमदीशाबष्टोत्तरशतोपनिषच्छास्त्रविवरणे पश्चोत्तरशतसङ्ख्यापूरकं सौभाग्यस्रह्म्युपनिषद्विवरणं सम्पूर्णम् ॥

\$ case supplied to the supplined to the supplied to the supplied to the supplied to the suppli

# नामधेयपदसूची

यत्र पुटसंख्याऽनन्तरं तिर्यप्रेखायाः परं संख्या वर्तते तत्र तावती पदावृत्तिः बोध्या

| पद्म्        |   | पुटसंख्या | पदम्        |      | पुटसंख्या |
|--------------|---|-----------|-------------|------|-----------|
|              |   |           |             |      |           |
| अजपा .       |   | ४९, ४६    | उमा •       |      | . 8       |
| अत्रि: .     |   | . ७६      | उषा .       |      | . 89      |
| अछम्बुसा .   |   | . ६९      | ऋद्धिः .    | 10   | 909-7     |
| अधारूढा .    |   | . ६६      | कण्ठचक्रम्. |      | . 386     |
| अश्विनी .    |   | . ६९      | कपालकन्दम्  |      | . ११९     |
| आकाशचक्रम्   | • | . ११९     | कान्तिः .   |      | . 909     |
| आज्ञाचक्रम्  | • | . ११९     | कामकला .    |      | . ६१      |
| आदिनारायणः   | • | . १०५     | कामकूटम् .  |      | . १७      |
| आधारचक्रम्   |   | . ११६     | कामदेवः .   |      | . 90      |
| आश्वलायन:    |   | . 69-5    | कामरूपपीठम् |      | . ११६     |
| इडा .        |   | ६९, ११८   | कामेश्वरी   |      | , 40-7    |
| इष्टा .      |   | . 8       | कीर्तिः .   |      | . १०९     |
| ईश्वरी .     |   | . १०९     | कुरुकुछाबली |      | . ६९      |
| उचध्यपुत्रः  |   | . 66      | कुहू:       |      | . ६९      |
| उड्याणपीठम्  |   | . ११७     | कृष्टिः .   |      | . १०९     |
| उत्कृष्टिः . |   | , 908     | गान्धारी .  |      | . ६९      |
| उन्नतिः .    |   | . १०९     | गायत्री .   | . 89 | , ४६, ६६  |
| C'16         |   |           |             |      |           |

| पदम्               |     | पुटसंख्य   | पदम्              |         | पुट       | संख्यां |
|--------------------|-----|------------|-------------------|---------|-----------|---------|
| v-1912*            |     | . 66       | धूमावती -         |         |           | इइ      |
| गृत्समदः •         |     | . 986      |                   |         | •         | ११७     |
| घटिकालिङ्गम्       |     | ξ ξ        |                   |         |           | 988     |
| चण्डा •            |     | . ११८      |                   |         |           | ६६      |
| चन्द्रनाडी .       | •   | . 808      |                   |         |           | १०९     |
| चन्द्रा •          | •   | ξ:         |                   | ) trace | Services. | १०९     |
| चामुण्डा •         | •   |            |                   |         |           | 909     |
| चिल्डिङ्गम् •      | •   | . ?        |                   |         |           | 199     |
| जालन्धरपीठम्       | •   | . 88       |                   |         | ६९,       | 286     |
| ज्ञाननेत्रम्       | •   | . 88       | <u>+_</u> +       | •       | 4.21      | ६९      |
| तालुचक्रम् •       | •   | . ११       |                   |         |           |         |
| तिरस्करिणी         |     | . 8        | ६ पुष्टा •        | •       | •         | 8       |
| तुष्टिः .          |     | , APRILLED | ४ पुष्टिः •       | •       | •         | १०९     |
| त्रिपुरमालिनी      |     | Parin Spit | ५ पूर्णगिरिपीठम्  |         | •         | ११९     |
| त्रिपुरवासिनी      | •   | 3          | ५ पूषा .          |         | •         | ६५      |
| त्रिपुरसिद्धा .    |     | . 3        | ৭ স্বরা •         | •       | •         | ४५      |
| त्रिपुरसुन्दरी     | , . | 3          | ५ प्रसङ्गरा •     |         |           | ६६      |
| त्रिपुरा •         |     |            | ४ प्रभापुङ्जिनी   | •       |           | 89      |
| त्रिपुरामहालक्ष्मी |     |            | ५ बगळा -          |         | - 1110    | ६६      |
| त्रिपुराम्बा •     |     |            | ५ बालाम्बिका      |         |           | ६६      |
| त्रिपुरेशी .       |     |            | ३० विल्वप्रिया .  |         |           | १०९     |
| त्रिपुरेश्वरी •    |     |            | ३५ बृहस्पतिः .    |         |           | 90      |
| देवी •             |     |            | ०३ ब्रह्मचऋम्     |         |           | ११६     |
|                    |     |            | ०९ वहात्न्ध्रम्   |         | A. A.     | ११९     |
| धनदा •             |     |            |                   |         |           | ६६      |
| धनेश्वरी ।         |     |            | ०९ ब्रह्मानन्दकला |         |           |         |
| धात्री •           |     | • (        | ०९ । भगमालिनी     |         | •         | 90      |

| पदम् ।                   |           | पुटसंख्या | पदम्                  |     | पुट   | संख्या |
|--------------------------|-----------|-----------|-----------------------|-----|-------|--------|
| भरद्वाज: .               |           | . 69      | लजा .                 | •   |       | 8      |
| भागवः .                  |           | . 66-5    | छिता .                | •   |       | 8      |
| भुक्तिः .                |           | . 909     | वज्रेश्वरी .          | •   | 450   | 90     |
| भुवनेश्वरी .             | . काले    | . ६६      | वरदा .                | •   | . 7   | १०९    |
| भृगुनृचद्गायत्रीश्रिय    | <b>4:</b> | . 906     | वरुणा .               | •   | •     | ६९     |
| भोगदा .                  | •         | . १०९     | वसुप्रदा .            |     |       | १०९    |
| भोगिनी .                 |           | . १०९     | वाग्भवकूटम्           | . , |       | 19     |
| भूचक्रम् •               |           | . ११९     | वाराही .              | •   | 32    | ६६     |
| मङ्गळा -                 |           | . 8       | विधात्री •            | 100 |       | १०९    |
| मणिपूरकचक्रम्            |           | . ११७     | विभूतिः -             | ٠   | १०    | 9-9    |
| मतिः .                   |           | . 8       | विश्वमोहिनी           | •   |       | 99     |
| मदनः .                   |           | . 3       | विश्वोदरी .           | •   | - •15 | ६९     |
| मदन्तिका .               |           | 8         | विष्णुपत्ती .         | •   |       | १०९    |
| मधुच्छन्दाः              |           | . ७६      | वीरलक्ष्मी:           | •   | 4     | १०३    |
| <b>महात्रिपुरसुन्दरी</b> | 34-7      | , ६३,६४-३ | व्यष्टिः .            |     |       | १०९    |
| मातङ्गी .                |           | . ६६      | शक्तिकूटम् -          |     |       | 16     |
| मातृका .                 |           | . 89      | शंखिनी •              | •   |       | ६९     |
| मानिनी .                 |           | . 8       | शुकस्यामला            | •   |       | ६६     |
| मुक्तालंकारा             |           | . 909     | शृङ्गारकला            | •   |       | ६१     |
| मुक्तिः .                |           | , १०९     | श्रद्धा -             |     | •     | १०९    |
| यशस्वती .                |           | . ६९      | श्री:                 | •   | १०७,  | १०८    |
| रजतस्त्रजा .             |           | . १०६     | श्रीमहात्रिपुरसुन्दरी | 1.  | •     | ६६     |
| राजमातङ्गी.              | •         | . ६६      | श्रीमहाविद्या         | •   |       | 90     |
| छक्ष्मीः                 |           | . 8       | श्रीलक्ष्मी: •        |     | •     | १०९    |
| लघुश्यामला.              | •         | . ६६      | श्रीविद्या -          | •   |       | ६६     |

| पदम् पुटसंख                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | या   पदम्                | पुटसंख्या |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----------|
| षोडशी ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ६ सूर्यनाडी .            | . 196     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ५ सूर्या                 | . १०९     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ७ सृष्टिः                | . 909     |
| The state of the s | ५ सौभाग्यलक्ष्मीविद्या . | . 209     |
| सन्नितः १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ९ स्वयंवरकल्याणी .       | . ६६      |
| समृद्धिः १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ९ स्वर्णप्रमा .          | . १०९     |
| सरस्वती ४५, ४६, ६६,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | स्वर्णप्राकारा.          | . १०९     |
| ६९, ७६-६, ७७-८,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | स्वर्णमालिनी .           | . १०९     |
| ७८-9, ७९-9, ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १ स्वाधिष्ठानचऋम् .      | . ११७     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ७ हस्तिजिह्वा            | . ६९      |
| सावित्री ४५, ४६, ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ६ हिरण्मया               | . १०६     |
| सिद्धिमत्ता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ४ हिरण्यरूपा.            | . 909     |
| सीता ८९-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -२ हिरण्यवर्णा           | . १०६     |
| मुन्दरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४ हिरण्यस्रजा.           | . १०६     |
| सुभगा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ४ हृद्यचक्रम् .          | . 386     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ९ हंसकला .               | . 386     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |           |

# विशेषपदसूची

यत्र पुटसंख्यानन्तरं तिर्यप्रेखायाः परं संख्या वतिते तत्र तावती पदावृत्तिः वोध्या

| पदम् .            |    | पुटसंख्या | पदम्             |   | पुटसंख्या |
|-------------------|----|-----------|------------------|---|-----------|
| अक्षरम् .         |    | . 90      | अष्टमी .         | • | . ३९      |
| अङ्कुराः -        | •  | . 90      | अष्टयोन्यङ्कितम् |   | . 33      |
| अङ्कुशाकृतिः      | •  | . 36      | आकाशः -          |   | . 97      |
| अङ्गानि .         | •  | . 96      | आकाशपीठम्        | • | . 98      |
| अजा -             | ٠  | . 96      | आचमनीयम्         | • | . 68      |
| अज्ञेया .         | •  | . 96      | आत्मशक्तिः       | • | . 90      |
| अनङ्गकुसुमादिशक्त | य: | . ६९      | आत्मा .          |   | . 88      |
| अनन्ता .          |    | . 96      | आत्मासनरूपिणी    | • | - 30      |
| अनाहतसिद्धिदा     | •  | . 386     | आदिविद्या .      | • | . ५, ५६   |
| अन्तराळम्         | •  | . 33      | आदिशक्तिः.       | • | . 0       |
| अन्तर्दशारदेवताः  |    | . 90      | आवाहनम् .        |   | , 68      |
| अमनीभाव:.         | •  | . 86      | आसनम् •          | • | . 68      |
| अमृतः .           | •  | . ११३     | इक्षुधनुः •      | • | . 90      |
| अमृतपीठम्         |    | . 98      | इच्छाशक्तिः      | • | . ९३-२    |
| अमृतबन्धवः        |    | . ५६      | ईश्वरः .         | • | . ८२      |
| अर्घ्यम् .        |    | ६९, ७१    | उचाररहितम्       |   | . 48      |
| अलक्ष्या ,        | •  | . 90      | उतत्वः .         | • | . 69      |

| पदम्            | पुटसंख्या | पदम्              | पुटसंख्या |
|-----------------|-----------|-------------------|-----------|
| उपचारः • • .    | . ७१-२    | गणेशत्वम् .       | . 89      |
| उपवेदाः         | . 96      | गन्धः             | · ७२      |
| उपाङ्गः •       | . 96      | गह्र्रम्          | . १३      |
| ऋग्वेद:         | . ९७      | गुहासद्नानि .     | . Ę       |
| ऋतवः •          | . ६९      | गृहम्             | . ६९      |
| एका •           | . 46      | घटना              | . १३      |
| एकार:           | . 88      | चक्राणि           | . ?       |
| ओङ्कारः .       | . ९६      | चतुर्थी           | . 909     |
| ओङ्कारपीठम्     | . 38      | चतुर्दशारदेवताः . | . ६९      |
| कल्पकोद्यानम्   | . ६९      | चित्तम्           | . ११३     |
| कल्पतरवः .      | . ६९      | चित्तलयः          | . 996     |
| कादिविद्या .    | . ६२      | चोदयित्री         | . 00      |
| काम:            | ८, १३-३   | जगदूपम्           | . 68      |
| कामकलाभूतचक्रम् | . 80      | जीव:              | ४९, ८३    |
| कामंकलामयम् •   | . 78      | जीवन्मुक्तः .     | . 93      |
| कामरूपः .       | ξξ        | जीवाश्याम         | . १९      |
| काम्यः          | . ६       | ज्ञानावारम्       | . 90      |
| काल्रूपाः .     | 0.0       | तत्त्वम् .        | . ११0     |
| कुमार्यचेनम् .  | . 89      | तत्पदार्थः        | १३        |
|                 |           |                   | . 220     |
| कुसुमम्         | . 62      | तर्पणम्           | . : ७२    |
| कौवेरी          | 79        | ताम्बूलम्         | . 36      |
| क्रियाकाण्डम् . | . 88      | तुरीया • •        |           |
| क्रियाशक्तिः .  | ९३, १००   | तृतीया            | :. 98     |
| कणः             | . ११३     | तेजःपीठम् .       | 9.5       |
| ख़ेचरी , ,      | , . ३९    | ित्रयी            | . ९७      |

| पदम्                |      | पुटसंख्या | पदम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    | पुटसंख्या |
|---------------------|------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|-----------|
| त्रिकोणचक्रम्       |      | 33        | द्विजतृप्तिः .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •  | . ११0     |
| त्रिकोणशक्तिः       |      | . 88      | द्वितीया .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    | . 36      |
| त्रिखण्डा .         | •    | . 39      | धनकछाः .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •  | . 90      |
| त्रिज्योतिषम्       | •    | . 37      | धर्मशास्त्रम् .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •  | . 96      |
| त्रिपुरवासिनी       |      | . 38      | धारणा •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    | . 88      |
| त्रिपुरा .          | •    | . ??      | धूपः .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •  | . ७२      |
| त्रिपुराणि .        | •    | . ??      | ध्वनि: .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    | . ११२     |
| त्रिपुरेश्वरीविद्या | •    | . 38      | नन्दिविद्या .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •  | . 78      |
| त्रैपुरम् .         |      | 8         | नमस्कारः .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •  |           |
| त्रैपुराष्ट्रकम्.   |      | . 83      | नवचक्रविवेकः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •  | . ११६     |
| त्रेपुरीव्यक्तिः    | •    | . २६      | नवमी -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •  | . 39      |
| त्रेलोक्यमोहनम्     |      | . 38      | नवरत्नद्वीप:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    | . ६९      |
| त्र्यम्बकम् •       | - 10 | . 83-7    | नवरसाः .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •  | . ६९      |
| दशयोन्यङ्कितम्      |      | . 33      | नवलक्षजपम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    | . 80      |
| दशारचक्रम्          | •    | . 33      | नवशक्तिः •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •  | . 808     |
| दीप:                | •    | . 97      | नवात्मकचक्रम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •  | . 38      |
| दुर्गा .            | ć    | . 98      | नाड्यः .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •  | . ६९      |
| देवता -             |      | ६९, ७०    | नादः .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 10 | ९६, ११२   |
| देवतासानिध्यम्      | •    | . 99      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    | . 76      |
| देवी •              | •    | . ६१      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •  | . 69      |
| देवीपदम् •          | •    | . 98      | निर्विकल्पसमाधिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •  | . ८६      |
| देह: .              | •    | ६९        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •  | . ९६      |
| देही .              | •    | . 800     | The second secon |    | . 80      |
| द्वादशलक्षजपः       |      | . १०९     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -  | , ७२      |
| द्वादशार्णम्.       |      | . 89      | । पञ्चदशनित्याः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |           |

| पदम्             |   | पुटसंख्या | पदम्             |   | पुट | संख्यां<br>• |
|------------------|---|-----------|------------------|---|-----|--------------|
| पश्चदशाक्षरम्    |   | . २०      | प्राणरोधः .      | • |     | १११          |
| पश्चमी •         |   | . 36      | प्रादक्षिण्यम्   |   | •   | १०           |
| पञ्चविधः .       |   | . 90      | बलिहरणम्         |   |     | ७२           |
| पश्चशाखाः -      |   | . ९७      | वहिर्दशारदेवताः  | • |     | ६९           |
| परब्रह्मविकासीनि |   | . १२      | बहुशाखाः .       |   |     | १६           |
| प्रमिशवविद्या    |   | . २१      | बाणः .           |   | 2 1 | 90           |
| प्रमात्मा •      | • | . 80      | बिन्दुः .        | • |     | ९६           |
| परमानन्दसंभवः    |   | . ११२     | बीजम् •          |   |     | 90           |
| परमार्थता .      | ٠ | . 88      | बीजमुद्रा •      |   |     | ३५           |
| परामृतम् .       |   | . 60      | वीजसागररूपम्     |   | •   | २६           |
| परिपूर्णध्यानम्  | • | . ७२      | वीजाष्टमी .      |   |     | 80           |
| पाद्यम् •        | • | . 98      | ब्रह्म •         | • |     | २०           |
| पार्थिवचऋम्      |   | . 38      | ब्रह्मजिज्ञासा.  | • | . • | ९२           |
| पादाः .          |   | . 90      | ब्रह्मरूपम् .    | ٠ |     | <b>C8</b>    |
| पीठम् .          |   | . ६९      | ब्रह्मसूत्रम् .  | • |     | १०           |
| पुरमध्यम् .      | • | . 9       | ब्रह्मसंवित्तिः. |   | . • | ६४           |
| पुरश्चर्याविधिः  |   | . 99      | ब्रह्मस्वरूपिणी  | • | •   | 93           |
| पुष्टिवर्धनम्.   |   | . 83-7    | भगाङ्ककुण्डम्    |   |     | 80           |
| पुष्पबाणाः.      |   | . 90      | भद्ररूपिणी.      |   | •   | ९३           |
| पुरुषत्वम् .     |   | . 68      | भद्राः .         |   |     | 8            |
| पूरकम् .         |   | . 3       | भगोंरूपम् .      |   |     | 88           |
| प्रथमावृतिः .    | • | . 908     | भावः .           |   |     | 85           |
| प्रभाकरीविद्या   |   | . 78      | भुवनाधारा .      | • |     | ९६           |
| प्रभावरूपिणी     |   | . ९३      | भूदेवी .         |   |     | ९९           |
| प्रयतः .         |   | . १११     | मेरीशब्द: .      |   |     | ११२          |
|                  |   |           |                  |   |     |              |

| पदम्                 |     | पुटसंख्या | पद्म्                   |     | पुटसंख्या |
|----------------------|-----|-----------|-------------------------|-----|-----------|
| भोगशक्तः.            |     | . १०२     | योगी .                  |     | ११०, ११२  |
| मण्डलाः .            |     | . 7       | योनिमुद्रा .            |     | ३६-३८     |
| मण्डूकमया .          |     | . ९६      | रत्नपीठम् .             | •   | 99        |
| मद्दलध्वनि:.         |     | . ११२     | रमापीठम् .              |     | . १०९     |
| मनः .                | •   | . 84-8    | रामवैखानसपर्वतः         |     | . ९६      |
| महाङ्कुशमुद्रा       | •   | . 39      | लकार:                   | •   | . 18      |
| महाचक्रनायकम्        | •   | . 33      | लक्षजपः .               | •   | . ११०     |
| महात्रिपुरसुन्दरी    | •   | . ६९      | <b>लक्षायुक्तम्</b>     | •   | . 80      |
| महात्रिपुरा .        | 10  | . 79      | <b>लिङ्गादित्रितयम्</b> |     | . 90      |
| महाध्यानयोगः         |     | . 79      | छोपासुद्रा •            | •   | . 30      |
| महामृत्युः .         |     | . 98      | वरेण्यम् .              | •   | . १४–२    |
| महारसाः -            | •   | . 88      | विशन्यादिशक्तयः         | •   | . 90      |
| महाविद्येश्वरीविद्या |     | . 76      | वस्त्रम् •              | •   | . 98      |
| महाशून्यम्           | •   | . ११३     | वाक्सिद्धः .            |     | . 99      |
| महासौभाग्यम्         | •   | . 70      | वाग्भवम् •              | •   | . 79      |
| महिमा •              |     | . ?       | वाग्भवकूटम्             | •   | . 79      |
| महोन्मादिनीमुद्रा    | •   | . ३9      | वादित्रवादिनः           | •   | . ६२      |
| मानवीविद्या.         |     | . 78      | वासुदेवः .              | •   | . 89      |
| माया •               |     | . ८२      | विकार:                  | •   | . 78      |
| मुक्तः .             | •   | . 29      | विक्षेपशक्तिः           |     | . ८३      |
| मुद्राः .            |     | . ?       | विद्याऽष्टकम्           |     | 37        |
| योगाः .              | •   | . ?       | विद्वान् •              | •   | . 188     |
| योगवान् •            | 4.3 | . ११२     | विभूषणम् •              | •   | : , 68    |
| योगशक्तिः .          |     | . १०१     | विश्वजन्या -            | •   | . 9       |
| योगिन्यः .           |     | . ?       | विश्वयोनिः •            | - • | . 4       |

| पद्म                   |   | पुटसंख्या | पदम्                 |       | पुटसंख्या |
|------------------------|---|-----------|----------------------|-------|-----------|
| विश्वरूपत्वम्          |   | . 9       | षोडशशक्तयः           |       | ६९        |
| वीरशक्तिः              |   | . १०३     | षोडशसहस्रजपः         |       | 009       |
| वेदवेदः .              |   | . 96      | सकलकौलम्             |       | 39        |
| वैखानसम्               |   | . ९७      | सगुप्तम् .           |       | ३५        |
| वैष्णवीविद्या          |   | . २२      | सगुप्ततरम्.          |       | ३९        |
| शक्तिः                 |   | . ६८      | सदनानि .             | . 100 | . 3       |
| शक्तिभूतह्रलेखा        |   | . २०      | सनिगर्भम् .          | Flex  | . 39      |
| शक्तिशिवरूपिणी         |   | . ३०      | सपरापररहस्यम्        | . Dog | . ३५      |
| शब्दब्रहा              | • | . 90      | सप्रकटम् .           | •     | . 38      |
| शब्दविद्धः             |   | . ८६      | समात्रष्टकम्         | . :   | . 38      |
| श्रारीरत्रयम् .        |   | . ६३      | समाधिः .             |       | . ११९-9   |
| शाक्तानि .             |   | . १२      | सरहस्यम् .           |       | . ३५      |
| <b>ज्ञाम्भवीविद्या</b> | • | . ६२      | सर्गकारणम्           |       | . 76      |
| द्दिावः .              | • | . 79      | सर्वरक्षाकरी         | •     | . 79      |
| शिवयोगी .              | • | . ७३      | सर्वरोगहरम्          | •     | . 39-7    |
| शिवशक्यात्मकम्         |   | . 20      | सर्वविद्राविणीमुद्रा |       | . 39      |
| श्रीवानि .             |   | . १२      | सर्वसिद्धिप्रदम्     |       | . 39      |
| श्रीगुरुः .            |   | 33        | सर्वसौभाग्यदायकम्    |       | . 39      |
| श्रीचक्रम्             | • | . ३६      | सर्वसंक्षोभणम्       |       | . ३९      |
| श्रीचक्रपूजनम्         | • | . ६९      | सर्वांकर्षिणीमुद्रा  |       | . 39      |
| श्रीदेवी •             | • | . 99      | सर्वानन्दमयम्        |       | . ३६      |
| श्रीविद्यासिद्धिः      | • | . ११0     | सर्वार्थसाधकचक्रम्   |       | . 39      |
| षडध्वपरिवर्तकः         |   | . १७      | सर्वाज्ञापरिपूरकम्   |       | . ३५      |
| षण्मुखीविद्या          | • | . 78      | सविकल्पः .           |       | . 69      |
| षष्ठी ,                |   | . 36      | सविशन्याद्यष्टकम्    |       | . 39      |
|                        |   |           | and agont.           |       |           |

| पदम्                           | पुटसंख्या    | <b>पदम्</b>       |   | पुर        | रसंख्या |
|--------------------------------|--------------|-------------------|---|------------|---------|
| सविता                          | १३           | सुमगः .           |   |            | ३०      |
| ससर्वज्ञत्वादिदशकम् .          | 34           | सोमसूर्याग्निरूपा |   |            | ९३      |
| ससर्ववशंकरीमुद्रा              | ३५           | सोमातिमका         |   |            | ९३      |
| ससर्वसिद्धिप्रदादिदशकम् .      | ३५           | सौरम् .           |   |            | 84      |
| ससर्वसंक्षोमिणीमुद्रा .        | 38           | संळीनचित्ताः      |   |            | 222     |
| ससर्वसंक्षोभिण्यादिदशकम् .     | 38           | स्थितिकारणम्      |   |            | 32      |
| ससर्वसंक्षोभिण्यादिद्विसप्तकम् | ३५           | स्नानम् .         |   |            | ७१      |
| सहस्रशाखाः                     | . ९७         | स्पार्शनपीठम्     |   |            | 98      |
| साक्षाच्छिक्तः                 | ९३           | स्वपीठम् .        |   |            | 8       |
|                                | ६९           | स्वप्रकाशः .      |   |            | 96      |
| साणिमाद्यष्टकम् .              | . 38         | हकाराक्षरम्       |   | # Property | १७      |
| सातिरहस्यम्                    | . 38         | हवनम् .           |   |            | 220     |
| सादिविद्या •                   | . ६२<br>. ३५ | हविः .            |   |            | ६९      |
| सानङ्गकुसुम। चष्टकम्           | 39           | हादिविद्या .      | • |            | ६२      |
| सायुधचतुष्टयम् . सारस्वतः      | . 60         | ह्रलेखा .         |   | ě          | 28      |
| सिद्धिः                        | . 0          | होता .            |   |            | ६९:     |
| सीता ९०                        |              | होम:              |   |            | ७२      |
| सुगन्धिः .                     | 83-7         | हंस:              |   |            | १७      |
|                                |              |                   |   |            |         |

Printed by J. R. Aria at the Vasanta Press, Adyar, Madras.

